
ثقافية . فنية . فلسطينية        تحرير وإخراج فني: سليم البيك        الملحق »غسان كنفاني«   تموز - يوليو/ 2011

غسان كنفاني..الثورة | الحرية



جدل في زمن )لا شيء(

مروان عبد العال

h t t p : / / w w w . h o r r i a . o r g / r o m m a n . h t m

horria@horria.org

الذي  الثورات  شبح  طيف  على  الحديث  يدور 
سيقرع  العربية،  الخارطة  تضاريس  في  يجول 
الكلام حتما على جدران الخزان الذي لم تمل 
حالة جدل  نتداول في  يوما.  قرعه  من  الأيدي 
مفترض ومباح عن زحف مسيرات إلى الحدود، 
لساعات،  ولو  منه  لتدنو  بل  وطناً  لتستعيد  لا 
في  المقاتلة،  الشعبية  الروح  تلك  معها  وتولد 
يجس  أن  شاء  جماعي  لبطل  جميل،  اختراق 
نبض الوطن، من لحم ودم يشبه نثرات الحديد 
المغناطيسي،   الوطن  قطب  تجذبها   حين 

يداعب بمس عفوي لمسامه العطشى.
بين جدل السياسي باعتباره سيد الكلمة التي 
لم يقلها، وجدل المثقف باعتباره سيد الكلمة 
التي قالها. غسان مثقف الثورة يرفض التلفيق 

والمداهنة والانتقاء، الناقد النزيه بلا مواربة، لذلك 
هو جدل التغيير ولا يقصد اعتلاء صهوة العدم، أو 
القهقرى إلى الأمام، معه تتقدم  يتراجع عائداً 
طواه  وقد    " " لاشيء  زمن  طيّات  في  عائداً 
القدر في قصة قصيرة، كان غسان سيد الكلمة 
التي قالها عام 1962 في بيروت وهي بعنوان 
" لا شيء ". القصة التي تبدأ بالعبارة التالية: 
" نقلت الأنباء أن جندياً على الحدود صبّ فجأة 
فاقتيد  المحتلة  الأرض  على  رشاشه  رصاص 
إلى مستشفى الأمراض العصبية! " جندي من 
حرس الحدود لم يعد يحتمل السكوت، فاخترق 
من  يستلها  كأنه  طريقته.  على  الصمت  جدار 
ذكريات  أجل  من  ليكتبها  ومغلقة  مؤرقة  ذاكرة 

آتية.

هنالك ش���يء ما في هذا الرجل، قدرة غريبة في ذكراه 
عل���ى التجدد، س���نوياً، لـ 39 عاماً. غس���ان الذي 
نع���رف، هو ذات���ه من لم يعش أكثر م���ن 36 عاماً، 
غسّ���ان الذي نعرف لم يم���ارس الكتابة لأكثر من 16 
عاماً، غسّ���ان الذي لا تكفّ كتاباته عن استحضار 
كتابات عنه���ا وحولها وفيها وله���ا ومنها.. كتب 
أهم ما كتب في س���نينه الـ 8 الأخيرة. غسّان الروائي 
والق���اص والمس���رحي والناقد والصح���افي والمحرّر 
والمثقّف والرسّ���ام والديزاينر والحزبي والسياس���ي 
والعاشق والمناضل والشهيد، كان كلّ هذا في سنين 
قليلة، وكان كلّه بامتياز. غسّان الذي مارس الكتابة 
لما يقارب الـ 16 عاماً، لو أنه مارس���ها لـ 40 س���نة 
أخرى، بتراكمات الوعي والثقافة والمعرفة والتجربة، 

أين أمكن له أن يصل؟
كلّما أعدت التفك�ي�ر في ذلك، عرفت تماماً أحد أهم 
ذتها إس���رائيل منذ  وأذكى وأنج���ح القرارات التي اتّخ

تأسيسها: اغتيال هذا الرجل.
في هذا الملحق، لا نحاول س���وى تقديم قراءة حديثة، 
في زمن الث���ورات والحري���ة، لمعنى الث���ورة ومعنى 
الحرية عند غسان، وفي أدبه. جميع مواد هذا الملحق 
خصّصت له؛ للملحق، لغسان، لمفهوم الثورة، لمفهوم 
الحرية في الأدب، السياس���ة، المجتمع، الفكر.. كتب 
غس���ان فيها جميعها، أسّ���س ثورته الخاصة في كل 
ذلك، وأسّس لثورات جمعيّة ستذكره كلّما حلّت: هو 
المثقف الثوري الماركس���ي والقيادي في حزب يساري 
والأديب الحداثي التجريبي والناقد الس���اخر اللاذع، 

المؤسس لثورات هنا وهناك.
كي���ف لا نذك���ره، مج���دّداً، وتحديداً، في زم���ن الثوة 

والحرية؟

صفحة كنفاني في حرية:
http://www.horria.org/gassan.htm

الكلمة لا يثقبها الرصاص، كما الذاكرة لا يقتلها النسيان، أستميح 
الذكرى الحية بعض من خيال متاح، في اقتراف جدل مع غائب 
الصباحية  الجلسة  ويستعيد  السنوات  خطى  يقتفي  زمن  في 
الخامسة  العمر  ناهز من  وقد  بالشيب  رأسه  كاتب اشتعل  مع 
والسبعون. لا يمكن وصف المشهد الأخير صباح يوم اغتيال غسان 
كنفاني كدقة ما وصفته العزيزة السيدة آني كنفاني بقولها: )يوم 
السبت 8 تموز 1972جلسنا أطول من المعتاد نحتسي فنجان 
قهوة على شرفة بيتنا في الحازمية. تحدث غسان كعادته في 
أمور كثيرة، واستمعنا كعادتنا باهتمام لحديث ذكريات عن طفولته 
في فلسطين مع أخته فايزة، وقبل أن يغادرنا في الساعة الحادية 
عشرة إلى مكتبه أصلح القطار الكهربائي اللعبة المفضلة لابننا 
فايز، وكان على لميس ابنة أخته أن ترافقه لزيارة أقارب لنا في 

وسط بيروت.(

ذكرى الثورة والحرية

http://www.horria.org/romman.htm
http://twitter.com/#!/saleemalbeik
https://www.facebook.com/rommanmag


h t t p : / / w w w . h o r r i a . o r g / r o m m a n . h t m

horria@horria.org

قابل  دمنا  أن  قيل 
نحتاجه  حينما  للاستعارة، 
نعلقه على  النصر  لافتعال 
صدور الجنرالات، دم صالح 
بحمد  والتسبيح  للوضوء 
ندوسه  ثم  الجماهير. 
الطاعة  خط  تجاوز  كلّما 
لأولي الأمر. كيف لدمنا أن 
يستحم  الذي  النهر  يكون 
ذاك  قتلني  بالبحيرة؟  
الدم الناطق. كم كان بليغاً 
فوق  يفرش سجادته  وهو 
أزقة  وفي  المدن  شوارع 

المخيمات.
يا صديقي؟  الاندهاش  لمَ 
برح  ما  شعب  قدرة  من 
الدم.  عرس  في  يرقص 
من  القاتل  ملّ  لو  حتى 
شرايينه  وثملت  القتل 
لم  يضحي  زال  ما  هو  ـ 
يوم  يتعب.   ولم  يمل 
تحوّلت الإذاعات إلى صراخ 
الزبدية   والشعارات  مقيت 
صفحة  على  تحتشد 
دروس  تعلمنا  الفضائيات، 
الحرية  بفقه  الثورة وتفتي 
وبثرثرة إنشائية قاتلة. هذا 
محل  ليس  المضيء  الدم 
أو  هويته  في  لا  اختبار، 
الوطنية،  الجينية  تركيبته 
لكلّ  القابلة  خميرته  أو 
أشكال الحب، يشعّ فيهزم 

عتمة الحبر الصّامت.
هذا الموت الذي يسترسل 
بلغة  المخيّم   عروق  في 
أخرى ولأزمنة عربية تتفتح 
بمواسم. هل الحرية مجرد 
بحث  أم  ثقافي؟  تساؤل 
أن  يجوز  هل  أكاديمي؟ 
وعدد  الدم  غزارة  تتحوّل 
الجرحى  وأرقام  الشهداء 
بورصة  ثقافية؟  قيمة  إلى 
الدم قد لا تعكس بالضرورة 
ما   بقدر  الحق.  بورصة 

رياضية،  معادلة  في  الدم  يحضر 
تخرجنا من الأيقونات الصفرية ونعرف 
معنى النكبة؟ وفق قسطنطين زريق، 
نستحق  كيف  سؤال:  على  الإجابة 

الحق؟
التي  الأولى  المرّة  هي  تلك  كانت 

سمع فيها هذا الاصطلاح:
الممرض  وسأل   !" عصبي  انهيار   "

فيما كان يقتاده على الخارج:
 -           ماذا يعني انهيار عصبي؟

أجاب الممرض بجفاء:
-           يعني ؟ أنك لست على 
ما يرام! " هكذا  كتبت في قصة: لا 

شيء.
بقي  الذي  هو  من  أعرف  أعد  لم 
على ما يرام ؟  حين تخيره " أن لم  
يكن جزءاً من المحدلة أن يرضى بأن 
يكون جزء من الطريق"، تضع الإنسان 
في قالب صب على ما يرام، منضبطاً 
للمعايير المتبعة ليكون على ما يرام. 
غير ذلك ليس على ما يرام، فهمت؟ 
أن تكون سلعة وطنية فأنت على ما 
يرام ، وإن أصبت بداء الوعي المبكر 
للحرية فأنت لست على ما يرام. ألم 

تذكرني " أن الوطن هو أنا وأنت ".
لأن  الحياة  حتى  للحرية  وعياً  أريده 
قضية.  الأمر  نهاية  في  الإنسان 
يزهر فوقها البابونج ويتنحى الخوف. 
عندما ترتدي الحرية لغزاً ميتافيزيقياً، 
في  ما  بكل  الديمقراطية  تتعرّى 
أنك  يقيني  معنى.  من  الدكتاتورية 

قروي   بيت  إلى  تفضي  بوابة   على 
ويلهث  البرية،  بالأعشاب  يتدثر 
عشقاً وراء  مخاض الحرية الخاطفة. 
يمضغ ذاكرته الموجعة ويؤدي صلاتها 
وجباه  الطين  بين  الدافئة  الأخيرة 
السماء. أنت تلبس ثوبك العسجدي 
متباهياً  بلونك دمك المبهر وكاحتفال 
على  توزع صداك  برية،  في  شعبي 
قال  تماماً،   الوطن  تشبه  المدى. 
والدي" الوطن قتًال يا بني" لذا أصرّ 

إنه لا يليق بك إلا اسمك.
أطلقت جموع  أيار،  في صباح بطعم 
كالخيول  تصهل  رجوعها،  تعلن 
مؤقت  تحرر  لحظة  في  الجامحة 
على  تتسرّب  القسريّ،  لجامها  من 
تكتشفها  الشائكة.  الحدود  أشرطة 
بوابة  الوطن من  وترى  الأولى  للمرة 
يشعر  وتعود.  عدوها  ترجم  مغلقة، 

 " قول  يقرأ   وهو  والندم،  بالحسرة 
خوسيه مارتي" : الجبان من يخوض 
حرباً يمكن تفاديها، والشجاع من لا 

يخوض حرباً، لا يمكن تفاديها.
ومقاتلًا،  متسللًا  المكان  عرفت 
تعلّمنا  لقد  شاتماً.  متسولًا  وليس 
في مدارس الفكر أنّ الشتائم لا تحل 
العقد الثورية. تماماً كما أن الشتائم 
تكون  لا   الثورية،  والقصائد  الأدبية 
ثورية بمقدار سفالتها وشدة عباراتها 
ينطبق  أن  بالضرورة  وليس  اللاذعة 
عليها تعريف أدب المقاومة. إن توبيخاً 
لطفل مذنب يعتبر مقدمه لضربه. هل 
نحن بعد أكثر من ستين سنة مازلنا 

في مرحلة توبيخ العدو!؟
زهرة   " رواية  بطل    " " سيف  قالها 
لأني  بالعجز  أشعر  صرت   :" الطين 
أذهب لأرى بلدي من خلف الشريط،  

على  يجول  كسائح 
هناك،  متناثرة  ذكريات 
ومجد،  وفخر  بطولة  من 
من  حسرة  القلب  وفي 

مرارة وشوق.
لأنه  مجنون  أنه  قالوا 
أن  يعتبر  لكنه  فعلها، 
المجنون من لا يفعلها. " 
لقد سألك أسئلة خاصة.. 
وهم يعرفون المرض من 

الأجوبة...
ولكنه لم يسألني كثيراً، 
ثلاث  أو  مرتين  سألني 
على  انكب  ثم  مرات 
لي:  قال  يكتب..  دفتره 
أن  قبل  شعرت  ماذا 
فقلت  الرصاص؟  تطلق 
له لم أشعر بأيّ شيء.. 
ثم قال: ماذا شعرت بعد 
الرصاص؟  أطلقت  أن 
بأيّ  له: لم أشعر  فقلت 

شيء.
أيها  تمضي  أين  إلى 
طرحت  هكذا  الأحمق؟ 
نفسي،  على  السؤال 
بكل  أشعر  لأني  هل 
إلى  الذهاب  قبل  شيء 
ابن  أنا  وبعده؟  الحدود 
قبل  فجأة،  توقف  زمن 
قنينة.  في  أحشر  أن 
دائرة  من  ضجرت  ربما 
العزلة، مثل الجندي ذاك 
الشقي الذي يشبهني. 
لم يختلف الزمن أو يتغير 
بعد، وجهه الجنائزي يصير 
بغضاً  وأكثر  عبوساً  أقبح 
أوجه  تعرف  ولا  وقرفاً، 
الاستبداد  بين  الشبه 
والاستبداد  الوطني 
القمع  قل  أو  الأجنبي 
الرجعي  والقمع  الثوري 
صهيوني  زعيم  قالها 
لفلسطيني عام 1948. " 
تنعمون بديمقراطيتنا، لو 
كنتم في دولة عربية، لما استطعتم 
خذوا  بالقول:  عليه  ورد   " التنفس! 

ديمقراطيتكم وأعطونا بلدنا".
في عالم يسوده منطق " الاجتثاث " 
حسب المرجع العربي و" الترانسفير" 
 ، المعولم  المصطلح  حسب 
ترانسفير متدرج غير مباشر يمارس 
الخنق  بسلاح  اجتماعية،  مجزرة 
الاجتماعي، ثقافة الكراهية والتمييز 
والتعاطي مع حقوق إنسان كسلعة 
اللاجئ  على  للتطبيق  تصلح  ولا 
حقوق،  عندنا  لك  ليس  يقال:  حين 
إن  أردت  وإن  وطنيتك  على  حفاظاً 
تبقى صالحاً للاستخدام السياسي، 
يجوز لك حق الحرية لكن ليس هنا، 
وفق  للتجزئة  قابلة  حريتنا محاصصة 
حصص  ووفق  الطوائف  فسيفساء 
توزّع  الحياة  معدة سلفاً. حتى حق 
مكان  في  الجميع،  على  بالتساوي 
من فوضى تشبه حالة الجندي في 
الحق  العقلية.  الإمراض  مستشفى 
كامل  للمرء  يكون  أن  الجنون،  في 

الحقوق، حتى الحق في الحماقة.
لست ميتاً لكني في تابوت، وكي لا 
يغلق عليً قررت أن أغادر. وحتى لا 
أدفن حياً قررت أن أموت. من لا يريد 
وهو  قالها  بيته!  في  ليبقى  الموت  
يرفع العلم الفلسطيني فوق أسلاك 
الحديد  مع  الدم  ويختلط  الشريط، 
خبر  شكل  في  التصوير  وعدسة 
عاجل لصورة  ثنائية مكررة  للعجز من 

غسان مثقف الثورة يرفض التلفيق والمداهنة والانتقاء، 
الناقد النزيه بلا مواربة، لذلك هو جدل التغيير ولا يقصد 
اعتلاء صهوة العدم، أو يتراجع عائداً القهقرى إلى الأمام

هذا الموت الذي يسترسل في عروق المخيّم  بلغة أخرى 
ولأزمنة عربية تتفتح بمواسم. هل الحرية مجرد تساؤل 

ثقافي؟ أم بحث أكاديمي؟ هل يجوز أن تتحوّل غزارة الدم 
وعدد الشهداء وأرقام الجرحى إلى قيمة ثقافية؟

http://www.horria.org/romman.htm
http://twitter.com/#!/saleemalbeik
https://www.facebook.com/rommanmag


h t t p : / / w w w . h o r r i a . o r g / r o m m a n . h t m

horria@horria.org

جهة والكبرياء من جهة أخرى.
إنهم  قائلًا:   شيء  لا  قصة  في  الجندي  صرخ 

مجانين.
مشى قليلًا، ثم وقف وهزّ إصبعه بوجه الممرض 

مرة أخرى.
 -          الأطباء مجانين.. ثم إن هذه الحالة ليست 

حالة طبية، إنها حالة عسكرية.
النظام  هم  هل  قصدهم؟  الذي  الأطباء  هم  من 
بالجنون.  الرسمي وملحقاته؟ لقد وصف الجندي 
لكنه تكبل بالعجز وتوهم أن سلامة النظام يكون 
حدود  هناك  لطالما  العدو.  حدود  حماية  في 
خرساء هناك سلطان فاسد وميادين حرية وهناك 
لقمة  تتحرّر  لم  ثانية.  إليه  عدت  لكنك  مخيمات. 
زال مكبلًا وكل شيء  ما  بعد، وجسدي  عيشي 
عاد لحالته بعد أن انتهت المدة الإذاعية الصالحة 

لاستهلاك الحدث.
أن  الجندي  بها  التي شعر  الوحيدة  الذنب  عقدة 
أصيب  لقد  كلا!  أوه   " انتهى  قد  الرصاص  مشط 
وكان  له لا شيء!  قلت  حينما  كبيرة  أمل  بخيبة 
فقلت  أساعده حقاً  أن  أريد  وكنت  يكتب  أن  يريد 

له.
 -           ماذا قلت؟

-           قلت له أنني بعد أن أطلقت الرصاص 

الفشك  شعرت بشيء واحد فقط، هو أن مشط 
سريع الانتهاء.

  -           أشعرت بذلك حقاً؟ ". صدقت نبوءتك 
يا غسان، فالمسيرة المعلبة والمبرمجة وفق خط 
مواعيد مسبقة هي مشط فشك  سير وحسب 
آخر سريع الانتهاء. وقد تكرر الحادث على أكثر من 
الجندي يستلم  ما عاد  بعدها  ربما  حدود عربية، 

مع البندقية حتى مشط الرصاص.

عجل  وعلى  بالنكبة  امتزجت  نكسة  في 
قرروا إلقاء تحية الوداع على الخيمة الأخيرة، مرّت 
الصباح  لتكون في  الرفاق مساءاً  إيناس" على   "
على شفاه الوطن، تعلّمت طفلة في رياض غسان 
كنفاني، كبرت وتقرأ كتبك، رضعت عنب الخليل، 
وهي تسكن مخيم اليرموك. تريد أن تدع كل ما لا 

تريد، كي يكون لها الوطن الذي تريد.
الحرية  بعبق  تستشعر    " الحذر   " ساعة  تدق 
التي تريد، تتوجس من مملكة خوف، يتربص خلف 
الحاجز ليحملها إلى منفى جديد وإلى الوطن الذي 
الحدود،  الحرية متاحة خارج  تريد. عندما تكون  لا 
تعلن  أن  قبل  الضجر  يقتلها  قد  داخلها،  وممنوعة 
إرجاء الثورة إلى زمن قادم! هكذا من وتد الخيمة 

تبدأ الحرية، تؤخذ في ميادين العواصم أولًا.
ما زالت في ساعة الحذر المشوب بالحلم، تمنيت 
الأقنعة  في  ستغرسها  مخالب..  لدمها  كان  لو 
الابتسامات  وتفضح  الوجوه،  زيف  في  الخادعة، 
الدم  وضوء  إنه  الصنع.  المسبقة  البلاستيكية 
ليس  من شوّهها  لكن  الصورة،  طهارة  لاستعادة 

خلف الحدود بل هنا.   
مثلما اعترف الجندي الشقي في قصة " لا شيء 
" أنه أطلق الرصاص، ولم يشعر بشيء. فكان أن 
إنسان  مجرد  العقلية.  الأمراض  أودع مستشفى 

عرفت المكان متسللًا ومقاتلًا، وليس 
متسولًا شاتماً. لقد تعلّمنا في مدارس 

الفكر أنّ الشتائم لا تحل العقد 
الثورية. تماماً كما أن الشتائم الأدبية 

والقصائد الثورية، لا  تكون ثورية 
بمقدار سفالتها وشدة عباراتها 

اللاذعة وليس بالضرورة أن ينطبق 
عليها تعريف أدب المقاومة

http://www.horria.org/romman.htm
http://twitter.com/#!/saleemalbeik
https://www.facebook.com/rommanmag


h t t p : / / w w w . h o r r i a . o r g / r o m m a n . h t m

horria@horria.org

لحجمها.  نظراً  المأساة  ابتلاع  يقوَ على  لم   وبسيط،  نقي  عربي 
هو الطبيعي في زمن قبيح وشاذ، مثل زمن لا شيء، لم يسمع  
بحبوب الهلوسة قط، وكونه يحرس الحدود لم يتواطأ مع ثلة إرهابية، 

فكيف يتحول إلى قلة مندسة؟
"حكمة الأطباء، وصفت الحالة " بانهيار عصبي" الممرض قال أنها 
حالة عصبية. وهو مقتنع أنها حالة عسكرية ". أن نصمت وأن نجوع 
وأن نحاصر أن نتحول إلى حالة أمنية، وأرقام على عدادات الإغاثة 
بامتياز ومن هنا  "  هي حالة سياسية  فرجة   " المخيمات  وتصير 

نبدأ.
في حضرة القبح  يا عزيزي  نمارس حقنا في الجمال. أطفال ابنتك " 
المس ليلى"  في مخيمات لبنان يحفرون إبداعهم في صخر اللجوء 
العتمة،  أروقة  في  هنا  ولدوا  الشمس،  بألوان  أصابعهم  ويلطخون 
كل واحد فيهم يشعر بأنه حبة سكر تتعرض للتذويب في " حلة " 
ماء. هناك في شطر الوطن في مدينة  " حيفا " تسرق مقاعدهم 
حنين  المس   " أطفال  هناك  أن  تنسى  لا  تحتهم،  من  الدراسية 
أنت بجيل الانقلاب ". لا فرق  في  أيضاً. أطفال من أسميتهم    "
المخيم أو في مدينة " حيفا " ماذا سيتهمهم الاحتلال لو أصيبوا 
فجأة  بنوبة عشق تاريخي؟ ثمة صراع من نوع أخر وضعهم  في 
حالة وجودية! سيعتبرها حالة انهيار فني، هذيان يصيب " الغوييم 

" غير اليهود.
هم في " حيفا " أيضا ، يزرعون فيها حنينا لأطفال " ليلى "  يرسمون 
طريق العودة إليها. وان تعود لهم، يغزلون قماشها الروحي في حالة 
الزاوية  من  عودة  أخر.  نوع  من  عودة  في  إليهم  تحملك  إبداعية، 
أمحو  أن  أتجاوز حدود وطني،  أن  قررت  للنظر. كنت هناك  الأخرى 
ليوم واحد الخط الأزرق، ويصير رمادياً أو حتى غير مرئي، تسللت 
في خندق رملي عميق وتجاوزت حقول الألغام الوهمية. لقد رسبت 
في امتحان الصمت. يوم أدركت كم إني أحبهم مثل نفحات الفن 

عندما يرتبط بالوجود.
أمدّ روحي لهم كي تنضج النظرة الباطنية للحقيقة، هناك يؤسس 
على حدس طفولي، لا فرق هنا بسنوات العمر، لا أستطيع أن أعود 
إلى أعمارهم كي أرسم مثلهم  وإن عدت إلى حسهم الزمني في 

عمري الحاضر حتماً إنها المعجزة.
إن تنمية المعرفة بالفنان كمنبع للعمل واللون والتصور أمر غاية في 
الأهمية، إنها معادلة خطرة، كيف تبني خلايا طفولية نائمة؟ تكون 
على صلة معرفية بفنان النشوة والحرمان " فان غوغ " ؟ ما علاقة 
الشرقي  والبيت  المتناثرة  والأوراق  والظلال  بالشفافية  الفدائي 
وعبث اللون في وجوه غامضة ؟ كلها تلح أن نفهم الصلة بين الفن 
والحياة  كي نقاتل لأجلها وكي ندرك الفارق النسبي بين الجميل 

والجليل.
حين تعزف كل أدوات الفعل بكامل الروح  قبل الأنامل، كالموسيقى 
تماماً، تعلم يا صديقي، كيف قاوم " فيكتور جارا " المغني التشيلي 
ألوانها  الروح  أدخلت  يعزف.  وبقي  أصابعه  الفاشستي  قص  الذي 
بأنفاس  تنوعت  كلما  فهي  بالحركة   واندمجت  النغمات  فتنوعت 
تستنشق الحرية، تصير تجسيداً لحركة الحياة  وإن كانت بطريقة 
النفسية  بصورها  الإنسانية  الاختلاجات  فيها  تندمج  مجردة، 

والعاطفية.
يكون هيجان الربيع  حين تتزركش الأرض بأنواع الزهور. قد تختلف 
ميادين الحرية، ولكن لا تختلف ألوان الحرية، تتعدد ولا تختلف، لها 
ذات الطعم والنكهة والضوء، نستطيع أن نشمها عن بعد أميال، كما 
تستنشق الخيول رائحة المطر، نصلها بخطوات وئيدة مهما تكاثرت 
في دربها أشواك البلان. حرية للجهات الأربع لأنها بألوان الشمس 
ومن كل الفصول الأربعة فالأمر سيان تماماً كأن يتأمل المرء الشمس 

من بين أوتاد الخيمة أو أن تتأملها من بين أغصان الصفصاف.
وصلت إلى " لا شيء " حين تتعفن النظم مثل جثة، سئمت الرداءة 
التي تُستغرق في اللا شيء، وهي تنكر على القلب حتى بقايا 
الحرية،  أنفاس  الرئتين  قسطها من  تنكر على  الدفين،  من سره 
لو لم  بالصمت،  المطعونة  الأقدام  خطواتها في الأرض  تنكر على 
يكن اليأس يلوح على بعد رصاصة، لنفذ صبر قلبي وقرر أن يحزم 

شرايينه و يتبعكم.

إن تنمية المعرفة بالفنان كمنبع للعمل واللون 
والتصور أمر غاية في الأهمية، إنها معادلة خطرة، 
كيف تبني خلايا طفولية نائمة؟ تكون على صلة 

معرفية بفنان النشوة والحرمان " فان غوغ " ؟ 
ما علاقة الفدائي بالشفافية والظلال والأوراق 

المتناثرة والبيت الشرقي وعبث اللون في وجوه 
غامضة ؟ كلها تلح أن نفهم الصلة بين الفن 
والحياة  كي نقاتل لأجلها وكي ندرك الفارق 

النسبي بين الجميل والجليل.

»إن إنتاج أدب سيء، يعرقل 
عمليّة التحوُّل التاريخي نحو 

الاشتراكيّة«..

مثل هذا القول، الذي أطلقه 
غابرييل غارسيا ماركيز منذ 
سنوات عديدة، بدا منسجماً 
مع أحلامنا القديمة بحتميّة 
نحو  التاريخي  التحوُّل 
عن  وتعبيراً  الاشتراكيّة، 
على  التحوُّل  بأدوات  الثقة 

المستوى الإبداعيّ.
قاب  بتنا  بأننا  اعتقدنا  لقد 
قوسين أو أدنى من تحقيق 
العالميّة  الثورة  انتصار 
عّما  النظر  وبغضّ  التقدميّة. 
أصاب أحلامنا من إحباطات، 
لم  كوابيس  من  وغزاها 
تجرؤ على أن تراودنا آنذاك، 
للحظة، في اليقظة أو المنام، 
زالت  ما  ماركيز  مقولة  فإن 
الجماليّة  بقيمتها  تحتفظ  
خاصّة  الرؤيويّة،  وصحّتها 
أو  معكوسة،  قرأناها  ما  إذا 
الذي  التحريف  من  بشيء 
إن  المضمون:  على  يحافظ 
في  يُسرِّع  جيِّد  أدب  إنتاج 
التاريخي  التحوُّل  عمليات 
والتقدم  التحرُّر..  نحو 
ومستقبل  الاجتماعي.. 

الشعوب!
***

أن  في  نختلف  لا  ولعلنا 
غسّان كنفاني قد أنتج أدباً 
إنساني  بخطاب  متقدماً، 

وثوري لا لبس فيه، وبقيمة فنيّة إبداعيّة لافتة، على كلّ المستويات.
التحولات  في  كنفاني  لغسان  الدقيق  الأثر  تبيان  نستطيع  لا  إننا  صحيح 
العربيّة،  الخريطة  امتداد  على  الآن  تجري  التي  الثوريّة  الشعبيّة  والحراكات 
كون الظاهر في أعمال هذا الكاتب المهجوس بهموم قضيته، بعدها الوطني 
الخصوص.  وجه  على  الفلسطيني،  السردي  والجمالي  والإنساني  التحرري 
مة  إلّا أننا نستطيع القول أن كتابة غسّان، وأيّة كتابة تقدميّة المحتوى متقدِّ
الشّكل ومجمل الخطاب، ليست بعيدة الأثر عمّا يجري حولنا الآن بعد نحو أربعة 
عقود من رحيل غسّان التراجيدي، كون مثل هذا النتاج يشكِّل جزءاً من صناعة 
غسّان  فيه  أسهم  والذي  عامّة،  العربي  والثوري  الوطني  والوجدان  الوعي 
بدوره، إلى جانب العديد من كتّاب عصره وجيله، ممن حملوا رؤى الثورة ووعيها 

غسّان يدقُّ جدران الخزّان

صاغ البعد الاجتماعي والاقتصادي للثورة في أعماله، دون 
وعي أو بوعي غير متقصّد، أو دون قصديّة أيدولوجيّة 

ل الحديث في  مسبقة، ومن غير إقحام، لكنه لم يقفز أو يؤجِّ
هذه الأمور على المستوى الأدبي، حتّى لو كنّا نخوض ثورة 

ر وطني. تحرُّ

مشاركة خاصة للكاتب فاروق وادي في إجابة عن 
غسان  ذكرى  لإحياء  الخاص  المذاق  عن  سؤالينا 
من  متواصلة  أشهر   6 من  أكثر  بعد  السنة،  هذه 
الثورات العربية، وعمّا إن كان ثمّة »ثورة« دائمة في 

نصوصه..

http://www.horria.org/romman.htm
http://twitter.com/#!/saleemalbeik
https://www.facebook.com/rommanmag


لعل أجمل معايشة قرائية وتذكرية وجدانية مع ربيع العرب، لمن ينظر إليها 
الذي  كنفاني  غسان  مع  تقرأها  أن  هي  الشاشات،  عبر  مثلي  بعيد  عن 
الربيع وبين  أزهر ياسمين هذا  الكاملة على طاولتي منذ  وضعت مجموعته 
الحين والحين أقلب صفحاتها وأينما قرأت أجد ما يثير في نفسي إحساسين 
متناقضين: الأول إحساس بالنشوة أن عثرت عنده على ما يبعث روحه من 
لم  لأنهم  العرب  على  بالغضب  إحساس  والثاني  وثائرا  مبدعا  فيكبر  جديد 
يسمعوا الطرقات على خزانه قبل خمسة عقود وهو الذي أدرك بعد عقدين 
من النكبة أن لا مكان للبكاء والتحسر على الماضي بل لم يبق للفلسطيني 
المشرد إلا ان ينتفض من حالة البؤس ويثور كما استنهض ميتا في ظلام قبره  
ليجترح المعجزة  أو كما صاغها توفيق زياد لاحقا: »ادفنوا أمواتكم وانهضوا«. 

العربي  الوعي  يحتضنه  روحا  لا  غيابه جسدا  عاما على  أربعين  بعد حوالي 
مبشرا بالثورة وبقدرة الإنسان على استعادة ما فقده من كرامة، أو من ملك، 
كما قالت أم سعد لابنها: كن رجلا تصل أرضك. وأن تكون رجلا يعني بلغتنا 

الذكورية أن تكون شجاعا ومناضلا وثائرا وملتصقا بالهدف. 
أنه لا  الوطني  أدرك بحسه  ثورية وقد  ابن مرحلة عربية  غسان كنفاني هو 
الريح وأن تشحنها ولم  أن تدفع بهذه  الريح وحسب بل  أن تكون مع  يكفي 
أثراها بمضامين ومفاهيم تقدمية، كما يليق بمثقف  الحالة بل  يكتف بوصف 
بانتهاء الحالة. ظلت تشحن  وطني، ولم تذهب هذه المفاهيم لا بموته ولا 
في أزمنة رديئة وفي سقوط عربي أليم. فكانت لنا نحن الجيل الذي بدأ تفتح 

وعيه في هذه المرحلة مصدر إلهام وتفاؤل. 
ولا  مبدعا  أديبا  فقط  فينا  كنفاني  غسان  يبقى  لا  الوطن  في  الباقين  نحن 
أول  يبقى  بل  والجليل وشاطيء فلسطين،  لعكا  ابنا  ولا  ثوريا  مناضلا وطنيا 
المنتبهين إلى بقائنا في وطننا منتصبي القامة وندافع عما تبقى منه وعن 
هويته وشكله وذاكرته وعن حق أهله المشردين في العودة ولو لم يكن ثوريا، 
روحا ونصا، لما انتبه وسمى ما نكتبه أدب المقاومة، ونحن حين صارت هذه 

هويتنا صار يعيبنا أن نخدشها أو نتراجع عنها. 
أن  العربي  العالم  اليوم في  يحدث  ما  إزاء  الرومانسي  يبدو لي في حلمي 
أبطال غسان كنفاني في ولادتهم الجديدة موجودون في الميادين والساحات 

والشوارع يهتفون: الشعب يريد... 

h t t p : / / w w w . h o r r i a . o r g / r o m m a n . h t m

horria@horria.org

س. ولنتذكّر  وقدّموها بشكلٍ فنيّ مؤسِّ
العربي  الربيع  فجر  انبلاج  وقبل  أننا، 
مطلع هذا العام 2011، كنّا نتطلع دائماً 
المأساويّة  الحالة  فنرى  بغضب،  حولنا 
التي تلفنا، والتي هي أقرب إلى الموت 
"أبي  إلينا صوت  فيتناهى  الاكلينيكي، 
الخيزران" في رواية غسّان كنفاني محرّضاً 
اختناقاً في  الموت  واجهوا  الذين  أولئك 
اللهيب المكتوم لخزان الهروب الموغل 
في صحراء التيه: "لماذا لم تدقوا جدران 

الخزّان!؟".
وإذا كانت الثورات أو الانتفاضات العربيّة 
الراهنة التي تقرع اليوم جدران الخزان 
العربي الخانق بسواعدٍ لا تلين، تنطلق 
واقتصاديّة، وتطمح  اجتماعيّة  أبعاد  من 
والديمقراطيّة  الحريّة  تحقيق  إلى 
والكرامة  والرخاء  الاقتصادي  م  والتقدُّ
رغم  غسّان،  كتابة  فإن  الانسانيّة، 
هي  الفلسطيني،  هاجسها  أولويّة 
الأكثر  القضايا  تلك  مثل  تغادر  لم  كتابة 
كنفاني،  غسّان  اعترف  وقد  شموليّة. 
بعد أن شاهد فيلم "المخدوعون" الذي 
حقّقه توفيق صالح عن رواية "رجال في 
على  يتقدمونه،  أبطاله  أن  الشمش"، 
بمعنى  الاجتماعي.  الفكر  مستوى 
والاقتصادي  الاجتماعي  البعد  صاغ  أنه 
للثورة في أعماله، دون وعي أو بوعي 
أيدولوجيّة  قصديّة  دون  أو  متقصّد،  غير 
مسبقة، ومن غير إقحام، لكنه لم يقفز 
ل الحديث في هذه الأمور على  أو يؤجِّ
المستوى الأدبي، حتّى لو كنّا نخوض 

ثورة تحرُّر وطني.
***

في البحث عن الثورة الدائمة في نصّ 
غسّان كنفاني، فإننا لا شكّ سنجدها. 
خلال  من  تتحقّق  لا  ثورة  وهي 
الرؤى  أو  فحسب،  المتقدِّم  المضمون 
للمستقبل  تنتمي  التي  الاستشرافيّة 
والمسحوقين  المظلومين  إلى  وتنحاز 
والمضطهدين من البشر، بل من خلال 

م أولًا.  الشّكل المتقدِّ
من  أوّل  يكون  كنفاني  غسّان  ولعلّ 
شكلٍ  في  فلسطين  سرديّة  وضع 
وقت  في  عبّرتُ  كما  أو  مسبوق،  غير 
السردي  بالنّص  الانتقال  في  سابق، 
الفلسطيني "من زمن الخطابة إلى زمن 
الكتابة"، مهما قيل عن استثماره لرواية 
تيار الوعي الغربيّة، وللرواية الفولكنريّة 
على وجه الخصوص )"الصّخب والعنف" 
يتردّد  لم  التي  التحديد،  وجه  على 
عليه  الجمالي  بتأثيرها  بالاعترف 
واستثماره لأسلوبيتها( ما جعلني، في 
قراءتي له، المنشورة ضمن كتابي "ثلاث 
علامات في الرواية الفلسطينيّة"، الذي 
صدر قبل ثلاثة عقود من الزمان، أعتبرُ، 
وبعد دراسة تاريخيّة لمسار الرواية في 
للرواية  الحقيقيّة  البداية  أن  فلسطين، 
منتصف  في  تحققت  الفلسطينيّة 
وتحديداً مع  العشرين،  القرن  ستينيات 
رجال غسّان كنفاني الذين ضاعوا في 
الشّمس ورمال الصحراء، حيث انطلقت 
صرخة الكاتب ونبوءته: "لماذا لم تدقوا 
جدران الخزّان؟ لماذا لم تقرعوا جدران 

الخزان؟ لماذا ..لماذا.. لماذا؟".
غسّان  نتذكّر  العربي،  الربيع  في 
كنفاني، كأحد المبدعين الذين أسهموا 
ر،  والمبكِّ المتميِّز،  الإبداعي  بخطابهم 

في قرع جدران الخزّان!

ماثل أمامي منذ أزهر الياسمين..

مشاركة خاصة للكاتب سلمان ناطور في إجابة عن سؤالينا عن المذاق الخاص 
الثورات  أكثر من 6 أشهر متواصلة من  لإحياء ذكرى غسان هذه السنة، بعد 

العربية، وعمّا إن كان ثمّة »ثورة« دائمة في نصوصه..

h t t p : / / w w w . h o r r i a . o r g / g a s s a n . h t m                         

http://www.horria.org/romman.htm
http://twitter.com/#!/saleemalbeik
https://www.facebook.com/rommanmag
http://www.horria.org/gassan.htm


h t t p : / / w w w . h o r r i a . o r g / r o m m a n . h t m

horria@horria.org

على  كنفاني  غسان  عمل  المنطلق  هذا  من 
توسيع قاعدة عمله الابداعي، ورأى أن المناضل 
واحد،  أدبي  أو  فني  نوع  عند  يقف  لا  أن  عليه 
فئات  أكبر عدد من  يؤثر على  أن  يستطيع  حتى 
الشعب. هذا الشعب الذي دأب كنفاني بتوظيفه 
في أعماله الأدبية بطبقاته المتعددة. ويظهر ذلك 
من خلال أبطاله الذين توزعوا على خارطة أعماله 
من طبقات متوسطة إلى كادحة، ومن أميّة إلى 
وعلى  وشيوخ.  نساء  الى  أطفال  ومن  مثقفة، 
إبداعاته لتشمل  تنوعت  غرار طبقاته الاجتماعية 
والتعليم  والرسم  الصحافة  الفنون.  من  العديد 
الثلاثة  أقسامها  بين  تقافـز  التي  الادبية  والكتابة 
القصة القصيرة والرواية والمسرحية بحرية الأديب 

المجرب وانسيابية المبدع.
الكتاب  أبرز  من  واحد  أنه  على  كنفاني  ويُصنف 
على  بالاهتمام  والجديرين  الجادين  المسرحيين 
سجّل  فقد  المسرحية.  أعماله  قلة  من  الرغم 
اسمه في لائحة المسرحييّن العرب بمسرحيتين 
اثنين هما : "البـاب" عام 1964 و"القبعة والنبي" 
عام 1967 الذي لم ينشر الا بعد وفاته عام 1973. 
ابتعد  انه  للمسرحية  كنفاني  كتابة  يعني  ولا 
على  أكد  ما  بقدر  الاخرى  الفنون  أو  الرواية  عن 
فهمه وأدراكه لمواهبه الأدبية وتسخيرها لخدمة 
قضيّة شعبه. وتشبه محاولة كنفاني للتنقل بين 
الفنون كممارسة انسانية أخوه في الهم والتراب 
الذي  جبرا  ابراهيم  جبرا  الفلسطيني  الاديب 
تعددت مواهبه بين الكتابة الادبية والنقد والرسم 
التشكيلي والترجمة، وكذلك قتيل قرطبة الشاعر 
والمسرح  الشعر  بين  مزج  الذي  لوركا  فيديريكو 

والغناء والعزف على البيانو،
يقف  لم  العالميين  بالأدباء  كنفاني  تأثر  أن  غير 
إلى  تعداه  بل  فحسب،  القرطبي  الشاعر  عند 
من  يعتبر  الذي  بريخت  بيرتولد  الألماني  الكاتب 
أهم كتّاب المسرح العالمي في القرن العشرين. 
)هدم  فكرة  على  المسرحي  مذهبه  يقوم  الذي 
المشاهد  جعل  أي  المسرح(.  في  الرابع  الجدار 
المسرحي،  العمل  تكوين  في  العنصرالأهم  هو 
خشبة  على  وتُمثل  المسرحية  تكتب  فلأجله 
فقط  الإمتاع  إلى  أعماله  تهدف  لا  وهنا  المسرح 
الدرامي  المسرح  كما هو  والرؤية،  المشاهدة  أو 
المتابع  بدور  الجمهور  يكتفي  حيث  الآرسطي  أو 
"السلبي". بل لتطرح تساؤلا عليه وتدعوه للتأمل 
والتفكير بالواقع، والمشاركة في اتخاذ موقف ورأي 
في القضية المطروحة بالعمل المسرحي، وبهذا 
الاحداث  مع  مشاركاً  قادراً  جمهوراً  الكاتب  يخلق 

ليتحرر من دوره كمشاهد ورائي فقط.
ولعل هذه الفكرة تعيدنا إلى أعمال غسان كنفاني 
حبكتها  في  تقوم  التي  المسرحية.  غير  حتى 
الدرامية ونهايتها المفتوحة الى طرح أسئلة على 
قارئ العمل وحثه إلى التفكير الجدّي لايجاد حلول 
لشخصوصها الروائية كروايته المشهورة "رجال في 
يلاقوا  روايته  أبطال  ترك كنفاني  الذين  الشمس" 
ومن  مغلق  مياه  خزان  في  المأساوي  مصيرهم 
ثم في مكب النفايات. وترك باب الاسئلة مفتوحاً 
هذه  في  لشخصوصه  حلول  عن  للبحث  لقارئه 
هذه  من  مهانة  وأقل  أنسانية  اكثر  تكون  الرواية 
النهاية التي لا تخلو من المغزى السياسي الذي 
تتنسم به جل أعمال كنفاني. إذ لا يكاد يخلو عمل 

لكنفاني بدون مضمون سياسي أو رؤية ثورية.
على  اعتمادها  رغم  "الباب"  مسرحية  فمثلا 
الأسطورة، ومشكلة المنفي عبر مفاهيم فلسفية، 

لم تلغ مضمونها السياسي. إذ ننتبه إلى شخصية 
"السفينة"  التي أطلق عليها صاحب  الإله "هبا" 
الروائي جبرا إبراهيم جبرا رمز الاستعمار. و"هبا" 
غير  بشروط  للبشر  الحياة   رمز  الماء  تحمل  هنا 
إنسانية مما أدى إلى موت النبات والجفاف والجوع 
في القبيلة. مما دفع "عـاد" ملك القبيلة لإرسال 
"قيل ورعد" لاستقاء ماء الحجاز، وأثناء عودة وفد 
الاستسقاء من الحجاز تحصل المواجهة بين "عـاد" 
والإله "هبـا"، لأن الوفد طلب الماء من الإله "هبا" 
ولم يطلبه من إله مكة. فتنتهي المواجهة لمصلحة 
الإله "هبا". لتولد من المأساة إرادة المقاومة جيلًا 
مقاومة  وأي  ثورة  أي  في  يحصل  كما  جيل  بعد 
إلى  "عاد"  الأب  من  الراية  فتنتقل  احتلال.  ضدّ 
مواقع  عن  البحث  "شداد"  ويتابع  "شداد".  إبنه 
الإله "هبا" في محاولة للوصول إلى مدينة الجنة 
بالمقاومة  الارادة  تولد  المرحلة  هذه  وفي  "إرم". 

مقاربـة في الأسلوب المسرحي بين غسان كنفـاني و برتولد بريخت

لا نخطئ القول أن قلنا 
غسّان  الفذّ  الكاتب  أن 
مقومات  يملك  كنفاني 
إذ  الجماهيري.  الأديب 
أدرك منذ باكورة أعماله 
الأدبية أهمية الجماهير 
الشعوب  حراك  في 
لنيل حقوقها والمطالبة 
فهم  وكأنه  بحريتها. 
بلاوعيه الفني قول أهم 
كتّاب المسرح العالمي 
"حتى   : بريخت  برتولد 
الشعبي  الفن  يصبح 
شروطاً  يتطلب  عظيما 
وقاعدة  اجتماعية 
شعبية تشمل كل ألوان 

وأطياف المجتمع".

رابعة حمّو*

وهنا نرى ثاني اشكال التشابة بين كنفاني وبريخت في )المزج بين الوعظ 
والعمل السياسي(، وارداة التغير وانتقال عدوى المقاومة بين أفراد المجتمع.

http://www.horria.org/romman.htm
http://twitter.com/#!/saleemalbeik
https://www.facebook.com/rommanmag


h t t p : / / w w w . h o r r i a . o r g / r o m m a n . h t m

horria@horria.org

بخيار شداد ورغبته وتنتقل هذه الارادة إلى ابنائه 
الخيار الأبدي للحصول  من بعده. فالمقاومة هي 
المقاومة  وعي  إنه  اكتسابها.  لا  الحقوق  على 
للوصول إلى الحرية. وفي المقابل نجد الإله "هبا" 
وخيار مقارعة الوعي وارهابه وقتل ارادة المقاومة. 
فعندها يدرك شداد، ومن معه حقيقة مواقف الإله 
المسرحية:  في  المشهورة  جملته  فيقول  "هبا" 
أعطيتها في غرفة مغلقة  التي  "وأية حرية هذه 

بالصفيح والبلاط؟". 
ومن هنا يبدو جوهر العمل المسرحي "الباب" وهو 
استمرارية وديمومة المقاومة، ونقلها من جيل إلى 
جيل. فعندما يضرب شداد الكرة بعنف يدل على 
إنه  النضالي.  الفعل  ومتابعة  المقاومة  اختار  أنه 
الفعل الأبدي للإنسان المدافع عن حقوقه الذي لا 
امل له بالنجاة إلا في رفع الصخرة إلى القمة وإن 
كان هذا العمل مضنياً وشاقاً وعبثيا أحياناً اخرى 
وحمله  اليونانية،  الاسطورة  في  سيزيف  كعمل 
للصخرة معاودة الكرة مرة تلو المرة. هذا هو الفعل 
قد  الذي  الظلم،  مقارعة  في  الخالد  الإنساني 
تختلف ظروف إعادته من جيل إلى جيل فيتجدد 
ويتطور حسب شروط الزمان والمكان والارادة ونوع 
بين  التشابة  اشكال  ثاني  نرى  وهنا  التحدي. 
والعمل  الوعظ  بين  )المزج  في  وبريخت  كنفاني 
السياسي(، وارداة التغير وانتقال عدوى المقاومة 
بين أفراد المجتمع.                                                         

في  فاقت  التي  والنبي"  "القبعة  مسرحية  اما   
أهميتها مسرحية "الباب" فليس من باب المبالغة 
ملحمة  هي  المسرحية  هذه  أن  اعتبرنا  إن  في 
التوفيق  كنفاني  استطاع  الصنع.  متقنة  جدلية 
الشكل  تقنيات  وبين  الثوري  الموقف  بين  الناجح 
الحديث في المسرح وهو أهم إنجاز قدمته "القبعة 
والنبي" ولعله واحد من أبكر الجهود المبذولة في 
هذا المضمار، فمع أن المضمون ثوري وسياسي 
دون ريب، إلا انه نسج على قالب الحداثة ، فهو 
التي  المسرحية  الفنية  بالأشكال  الشبه  شديد 
واللامعقول  والغرائبي  العبث  مسرح  استحدثها 

في باريس خلال العقدين السادس والسابع من 
قرننا المنصرم على أيدي صومائيل بيكت ويوجين 
يونيسكو وسارتر رواد المسرح العبثي في أوروبا 
والذي تابعوا في اعمالهم عبثية بريخت المسرحية 
المسرحيات  احداث  في  الدهشة  اثارة  في 
أن  المستغرب  من  فليس  وشخصوها،  ودلالاتها 
"بالشيء  ابطال مسرحيته  احد  كنفاني  يسمي 

الغريب". 
وتقوم مسرحية النبي والقبعة على محاكمة بين 
وتبدأ  و"القاضينان".  الغريب"  و"الشيء  "المتهم" 
على  الاتهام  تضع  التي  المحاكمة  حوارات  بعقد 
القضاة تارة وعلى المتهم بالققص تارة أخرى ويمتد 
فالجميع  ثالثة.  احياناً  الجمهور  ليشمل  الاتهام 
متهمون بقتل هذا الشيء الغريب الذي جاء من 
عالم آخر. وهذا الشيء إما أن يكون قبعة أو نبيا، 
ويعترف المتهم بقتل هذا الشئ بقوله : إننا في 
الواقع نقتل الذين لا نعرفهم، وأيضا لو إنكما قررتما 
قتل كل حزين في هذا العالم لن يبقي غيرنا ثم 
وسيقتل  وحدكما  عندئذ  لأنكما  أنتما  ستحزنان 
أحدكما الأخر".                                                       

ولكن في نهاية المسرحية يتضح أن موت "الشيء 
الغريب" كان بسبب العطش وليس بالقتل. لأنهم 
ببساطة لم يعطوه الماء، وبذلك يكون كنفاني قد 
وضع لمسرحيتة نهاية مؤلمة وبسيطة في الوقت 

كانت  أنها  عبثيتها  نصوّغ  قد  عبثية.  لكنها  نفسه 
غداة نكسة حزيران وعبثية الواقع العربي المتردي 
في ذلك الوقت، وضياع باقي فلسطين بعد أن كان 
اراضي  من  احتل  ما  لتحرير  يبحث  الفلسطيني 
الشعب  شطري  ووحدت  النكسة  فجاءت   1948
المنقسمين في سجن فلسطين الكبير. وهل من 
عبيثة اكثر من هذه العبثية ومصيبة أكبر من هذه 
المصيبة كما يردد صاحب المتشائل إميل حبيبي 

في رواية اخطية.
وبرغم من الاطار السياسي "للنبي والقبعة" إلا 
فئات  بين  الاوراق  بخلط  قام  كنفاني  أن  نجد  اننا 
مسرحيته فهو يعيد أمام المشاهد لعبة "الأسياد" 
المأساوية  حقيقتها  على  فيه  تتكشف  بشكل 
في  كلعبة  بل  ذاتية،  أو  فردية  كلعبة  لا  الفعلية. 
بين  العلاقة  فضح  بعملية  يقول  فالمسرح  لعبة. 
السيد والتابع، فيجعل من المشاهد سيد اللعبة 
المسرح  أهمية  تظهر  هنا  الأسياد.  يلعبها  التي 
للواقع  الثوري  التحويل  عملية  في  السياسي 
فئات  جميع  ومشاركة  والطبقي  الاجتماعي 
الثوري  للعمل  والتحرك  القرار  صنع  في  الشعب 

لمناهضة قوى الظلام واليأس.
عبقرية  أن  سوى  القول  يسعنا  لا  النهاية  في   
غسان كنفاني الابداعية كان لها ان تعطي ثمارها 
وقصص  بروايات  العربية  الساحة  وترفد  وأُكلها 
اللئيمة  الغدر  يد  تكن  لم  لو  أخرى،  ومسرحيات 
سيرة  ورائها  وتترك  شبابه  ريعان  في  لتخطفه 
كاتب مبدع خلد اسمه في سجل افضل الروائيين 
بل  فحسب  الفلسطينية  الساحة  في  ليس 
والعربية ايضاً. موهبةٌ لم تكتمل، مشروعٌ لم ينجز، 
وابداعات أخرى لم تكتب. رغم الخسارة الفادحة 
إلا أن غسان كنفاني اسم يتوقف عنده المرء كثيراً 
لروحه  تقديرا  الكلمة  شهداء  أحد  أمام  ويصمت 
وطوبى  الكلمة،  لشهيد  فطوبى  ونضاله،  ولقلمه 

لروحه، وعليه وعلى شهدائنا المحبة والسلام.
----------

باحثة في السوربون - باريس

هنا تظهر أهمية المسرح السياسي 
في عملية التحويل الثوري للواقع 

الاجتماعي والطبقي ومشاركة جميع 
فئات الشعب في صنع القرار والتحرك 
للعمل الثوري لمناهضة قوى الظلام 

واليأس.

http://www.horria.org/romman.htm
http://twitter.com/#!/saleemalbeik
https://www.facebook.com/rommanmag


h t t p : / / w w w . h o r r i a . o r g / r o m m a n . h t m

horria@horria.org

و  بالزلزال،  يبشر  الذي  الغزال  عنه  درويش  قال 
كتبتُ عنه ذات عدد من مجلة نداء الوطن" إن لديه 
إحساس الغزال المطارد، الإحساسَ الذي يدفعه 
للتلفت إلى كل الإتجاهات ، و في كل لفتة تكون 
له عين الإنتباه ، و قفزة المقتحم الموت و جرأة 

النجاة".

هو غسان القلِقُ المُقلِقُ، الذي أبى أن يمر مرور 
العابرين في حياتنا ، فكان مسيحاً جديداً يوزع دمه 
ليغسل آثامنا، و ترهلنا، و ليطبع هذا الزمن باسمه 
تعبيراته،  و  جمله  لتذهب  و   ، صورته  و  سِمته  و 
حِكماً تحاكم زمننا، فها هي البداية )كل الحقيقة 
للجماهير( تتصدر غلاف الهدف، و هاهي )خيمة 
عن خيمة تفرق( جملة أم سعد تضع لنا قانوناً، و 
ها هي جملة أبي الخيزران )لماذا لم يدقوا جدران 

الخزان؟ ( تقرع كل يوم جدران الصمت المخزي.
ابدأ  و  إبداعيان،  منجزان  المسرح  في  ولغسان 
برفض إدراج  جسر إلى الأبد ضمن المسرح كما 
درج الكثير من الباحثين، و لا أحسب أنهم فعلوا 
العملان  و  النقدي،  الكسل  قبيل  من  إلا  ذلك 
هامين،  سياسيين  بعدين  يحملان  المسرحيان 
الذي  العرض  "غسان  دراستي  في  لهما  اشرت 

لم يكتمل" قبل ثلاثة أعوام:
نبوءة  برأيي  الباب 1964/1/1:- حملت  مسرحية 
يعلنها  التي  الثورة  نبوءة  بعد عام،  الثورة  إنطلاق 
ما  إلا  ليس  أن هبا  اكتشافه  و  شداد على هبا، 

نصوره و ما نمنحه من صفات.

مسرحية القبعة و النبي/ الشيء 1968/4/13:- 
حملت نبوءة تحول الفكرة النبيلة بعد قتلها عطشاً 
و بسبب من عدم معرفة قيمتها إلى مجرد قبعة ، 
تزين الرأس أو مجرد مادة مطلوبة للإختبار و الإتجار 
من كافة القوى الثورية و الإستعمارية أو من قوى 
التجار و  و  العلماء  إلى  اليسار،  إلى قوى  اليمين 

على حد سواء.
عن  سابحث  هذه  أوراقي  في  لكنني  و         
لو  ساذجاً  الأمر  سيبدو  و  غسان.  لدى  الحرية 
غسان  لدى  الحرية  مفهوم  بتثبيت  نبدأ  أن  أردنا 
كنفاني، و سوق الأمثلة للدلالة على ذلك، فذكر 
غسان إسماً فعل حرية، لأنه صار أنموذجاً لها بكل 

مفردات حياته و موته و خلوده.
       و لكنني ساقرأ  الحرية الكنفانية في واحدة 
من مسرحياته ) الباب ( و التي يتتبع فيها رحلة 
البحث عن الانعتاق من السلطة الربوبية المخفية 
ذات  إرم  أسطورة  في  شداد  و  عاد  سيرة  في 
/ الإله  العماد حيث يقضي عاد في مواجهة هبا 
إرم  يبني  الذي  شداد  يرثه  و  المتحكم،  الخفي 
يعتبرها  التي  و  الموعودة  هبا  جنة  من  ليتخلص 

الحرية في مسرح غسان كنفاني
الباب نموذجاً

غنام غنام*

أنا لا أحكي عن الحرية التي لها مقابل .... أنا احكي عن الحرية التي هي نفسها المقابل ... غ.ك

عاماً  و سبعون  خمس 
ميلاده،  عن  تفصلنا 
عاماً  ثلاثون  و  تسع 
تربطنا بيوم إستشهاده، 
و  ستة  بينهما  وما 
زرعت  عاماً  ثلاثون 
وزعت  و  فينا،  غسان 
طرزت  و  علينا،  دمه 
لونت  و  أوراقنا  بحبره 
وفي  أحلامنا،  برؤيته 
كل عام يكبر غسان و 
سر  أي  السؤال،  يكبر 

إمتلكه هذا الغزال؟

http://www.horria.org/romman.htm
http://twitter.com/#!/saleemalbeik
https://www.facebook.com/rommanmag


h t t p : / / w w w . h o r r i a . o r g / r o m m a n . h t m

horria@horria.org

البشر  خضوع  أسباب  مفتاح 
معركة  في  فيقضي  لهبا، 
و  إرم،  تحترق  و  فيها  يحترق 
هبا  يواجه  حين  يتابع مسيرته 
شخصياً طارحاً الأسئلة الكبرى 
الشائكة،  المسيرة  هذه  عبر 
إعادة  و  تفكيك  على  معتمداً 
بناء واحدة من أجمل الأساطير 
العربية، التي تتعدى في بعض 
كأسطورة  موقعها  تجلياتها 
لتصل إلى كونها معتقداً دينياً لا 
يأتيه الشك من أمامه أو خلفه، 
حرية  فعل  أول  أسجل  هنا  و 
حين  الكاتب  غسان  يمارسه 
و  بحرية  يفكك  و  بحرية  يختار 
يناقض  و  بحرية  التركيب  يعيد 

أمراً  الراسخ  يجعل  ،و  بحرية  الأفكار  من  السائد 
الثابت  الأمر  هي  الحرية  تبقى  و  فيه،  مشكوكاً 
الوحيد ، و هذه الحرية / حرية الكاتب الذاتية هي 
مداها  اتسع  فكلما  الاخرن  عن  كاتباً  تميز  التي 
ارتقى ابداعه، و كلما ضاقت حرية الكاتب أو انصاع 
لضيقها، فإنه يفقد برايي مشروعيته الإبداعية، و 
الحرية الذاتية لا تمنح بل تنتزع و هي أم الحريات 

العامة و أساسها.
       و لا تتجلى الحرية في مفهوم أو اتجاه أو 
عملية واحدة مفردة لدى غسان و يمكن الإشارة 
إلى أكثر تجليات الحرية بروزاً لديه، علماً أن هذه 
التجليات مشتبكة الأقطاب، غير منفصلة  مفتوحة 

المنافذ و النوافذ:
1- حرية الذهاب إلى مناخ آخر :

     نعم فغسان كنفاني مربوط بالمناخ الفلسطيني، 
و  نقدية  دراسة  و  رواية  و  قصة  من  أبدعه  ما  و 
المناخ  في  كان  إنما  تشكيل،  و  سياسية  مقالة 
المسرحية  أعماله  في  قد عمل  و  الفلسطيني، 
أحياناً  محددة  فلسطينية،  غير  مناخات  على 
لكن  و  النبي(.  و  القبعة   ( محددة  غير  )الباب(، 
المنطلق الأول لتناول هذه المناخات هو فلسطيني 

قطعاً.
      و يسجل غسان تقاطعاً فلسطينياً واضحاً/ 
و  الحدث،  إدارة  بمنطق  معلن  لكنه  معنون،  غير 
تنطق  تكاد  المعبرة  فالجمل  الصراع،  نَفَس  تغذية 
بفلسطينيتها، رغم أن غسان يحذر في ملاحظة 
ذيل بها النص بأن) أية محاولة لتطبيق افكار لاحقة 
وجهات  على  بعد  فيما  حدثت  تاريخية  حقائق  و 
نظر أبطال ذلك العصر لن ينتج عنه سوى تشويش 
المسرحية و تحميلها ما  لا تحمله(، وهو يشير 
إلى البنية الدرامية للحدث و هو بذلك مصيب، فيما 
أشير إلى بناء البطل التراجيدي لديه في الباب، 
و تقاطعها مع بناء البطل التراجيدي الفلسطيني 

في العديد من رواياته و قصصه.
التي  الثورية  الفلسطينية  الصياغة  لنلاحظ  و 

يتمثلها غسان للتعبيرين التاليين:
      أن لا أرتد حتى أزرع في الأرض جنتي أو أقتلع 

من السماء جنته أو أموت أو نموت معاً.
     أنا أعرف أن جنتي لا تعطيني الاكتفاء الذي 

أريد، لكنها تبقى أفضل من جنة لم أبنها أنا.
2- حرية الذهاب إلى موضوع آخر :

الموضوع  كان  رواياته  و  قصصه  كل  ففي      
الفلسطيني بتفاصيله اليومية و التاريخية حاضراً 
في  كان  فيما  شخصياته،  و  لأبطاله  محركاً  و 
إنساني عام، موغلًا في  باتجاه  المسرح منعتقاً 
الثوري المطلق، مبتعداً عن الثوري الفلسطيني 
اليومي ، فالباب تتناول أسطورة، و الشيء فنتازيا 

إنسانية لا زمان و لا مكان محددين لها.
       قال في مقدمة الباب:

       و الأسطورة غير مثبتة تاريخياً بشكل مفصل، 
القرآن  من  آيتين  إلى  بالإضافة   – المصادر  كل  و 
عامتين – تقتصر على ما قاله ياقوت في معجم 
البلدان، و الطبري في مطلع تواريخه، و قد أخذت 
جملًا معينة وضعت بين قوسين صغيرين و بتعديل 
طفيف من هذين المصدرين ، و فيما عدا ذلك لا 

يوجد ما تجب الإشارة إليه.
      و يمكن أن أسجل حريتين من نوعين متضادين 
واقعٍ  صياغة  في  حريتَه  ذلك،  على  بناءً  لغسان 
بناء لأسطورةٍ  حريةَ  و  الآن،  حتى  حية  شواهدُه 

شواهدُها قليلة ، لكن الأسطورة 
منحته فضاءً من لون  آخر.

الفلسفة   في  الذهاب  حرية   -3
و نقد الفكر الديني:

    في مسرحياته فإن المبنى 
النفسي و المعرفي للشخصيات 
كان مفتوحاً و قد أعتنى غسان 
به و هو يدرك مهمة هذا الإيغال ، 
و قد ذهب في تفاصيل هواجس 
الهواجس  هذه  كاشفاً  النفس 
المقلقة بمنظار فلسفي لينقلها 
دوافع  و  محرك  مستوى  إلى 

الأزمة : 
مرثد  لولده  شداد  يقول        
قبل توجهه لتحدي هبا: الفكرة 
لم تكن وليدة الكآبة، لقد كانت 
الكآبة وليدة الفكرة، إنه شيء في غاية القسوة 

أن يكتشف المرء فجأة كل هذه الفجيعة. 
فيما يقول أحد الرجلين الذين يلتقيهما بعد الموت 
لا  الذي  الآخر  وجهي  إنه  المغلقة:  الغرفة  في 
أستطيع أن أرميه، إننا نجلس معاً إلى حد يضطر 
فيه واحدنا أن يحمل قدر الاخر و أن يفكر بمصيره 
إلى حد تتضاءل معه فكرة النصر و فكرة الهزيمة. 

         لقد فعلها غسان بوعي واضح، و فلسف 
القلقة   الشخصيات  هذه  خلال  من  ليوغل  القلق 
في مناقشة و مناكفة الفلسفة و الأفكار التي لا 
بد أن نراها و هي تؤثر على ما هو خارج سياق 
نقدي  تناول  إلى  الأمر  متعدياً  المتناولة،  الحكاية 
تفكيكي لمعتقدات دينية راسخة، و هي مسألة 
لم يعرها في رواياته و قصصه الكثير كما فعل في 
المسرح، و كأنه كان لا يجد أن مناقشتها ضمن 
اليومي و المعاش في تفاصيل القضية الفلسطينية 
حرياته  في  ينطلق  عندما  الأهمية  نفس  يحتل 

التي نتلمسها هنا في المسرح.
                  في الباب و على لسان بطله شداد 
و هو يتحدث عن أبيه عاد الذي قضى في مقارعة 
مقابل  الأرض  باع  قد  نوحاً  أن  توصل  لقد   : )هبا( 
الأرض،  يدمر  أن  لهبا  لما كان  لولا ذلك  إذ  نجاته، 
عن  يفتش  كان  لقد  ذلك،  يفعل  ان  استطاع  لما 
إنسان يبدأ معه من جديد، و قد وجد ذلك الإنسان 

في نوح.   
        و من هذه الحرية نفذ إلى تفكيك و إعادة 
تركيب المفهوم الديني للخلق و الرب و العبودية 
و الثواب و العقاب تلك القيم التي يستند عليها 
الدين السماوي، و كأني به أراد من خلال شداد أن 
يرسم لنا موقفه العلمي الذي ينتهجه كماركسي 
و بشكل فني غير مباشر و غير مستفز للقارئ 
رغم صعود  و  بأنه  أدركنا  إذا  المادي، خاصة  غير 
التي  الزمنية  الحقبة  تلك  في  الماركسي  التيار 
مناقشة  أن  إلا   المسرحية  غسان  فيها  كتب 
الشأن الديني و ما يتعلق بالخلق و الخالق يعتبر 
من أكثر الأمور استفزازاً ليقول على لسان هبا / 

الرب نفسه و هو يخاطب شداد.
هبا: لأنني اتيت أولًا ، هذا كل شيء، لو أتيت أنت 
قبلي، إذن لكنتَ أنت.....ثمة شيء يبقى بعد أن 
يموت الجسد، هذا الشيء تسمونه ضميراً، إن 
ما  كلَ  يجذب  بحيث  جاذبة  خاصةً  الشيء  لهذا 
يشبهه، و لأن ذلك بدأ منذ أول إنسان وُلد، فقد 

تكاثر و تضاخم..ها هو ذا )مشيراً لنفسه(
      ....حياتكم تبدأ بالولادة و تنتهي بالموت، أما 
أنا فحياتي تبدأ بالموت و تنتهي بالولادة......لقد 
خلقت نفسي قدراً حين كان الناس عاجزين عن 

صنع أقدارهم.
.......من الذي رتب لكم عالمكم على أساس أن 
مقابل  الجزاء  ان  و  الشقاء  مقابل  تقف  السعادة 
العالم  في  شيء  كل  إن  هذا،  هو  العمل؟من 
يقف في صف واحد، لا شيء مطلقاً يقف مقابل 
الشيء الآخر..هل تفهم؟ إن يومك بكل مافيه هو 

التعويض لذاته.
.....  هذه مملكتي، مملكة صغيرة و لكنها منيعة، 
العرش المجهول هو سر منعتها، و الصولجان غير 

المرئي هو حارسها الأبدي.
الإلهي  الملكوت  و  هبا  الرب/  رأى غسان  هكذا 
في الباب، و خلصه من الكثير من الغيبيات التي 
يحتمي بها، ليعيده إلينا نحن، و لما رسمناه له 

و هنا أسجل أول فعل حرية يمارسه 
غسان الكاتب حين يختار بحرية و 

يفكك بحرية و يعيد التركيب بحرية 
و يناقض السائد من الأفكار بحرية ،و 
يجعل الراسخ أمراً مشكوكاً فيه، و 
تبقى الحرية هي الأمر الثابت الوحيد 

ففي كل قصصه و رواياته كان 
الموضوع الفلسطيني بتفاصيله 

اليومية و التاريخية حاضراً و محركاً 
لأبطاله و شخصياته، فيما كان في 
المسرح منعتقاً باتجاه إنساني عام، 

موغلًا في الثوري المطلق، مبتعداً عن 
الثوري الفلسطيني اليومي

http://www.horria.org/romman.htm
https://www.facebook.com/rommanmag
http://twitter.com/#!/saleemalbeik


h t t p : / / w w w . h o r r i a . o r g / r o m m a n . h t m

horria@horria.org

ما  و  مجهول  عرش  من 
القدرة  امتلك  لقد  و  يتبع، 
على إنطاق هبا بما يعتقده 
ككاتب، لقد اعترف الرب بما 
أراده غسان الكاتب،، و لم 
يأت هذا على لسان الثائر/ 
ان  غسان  فامتلك  شداد، 
الجواب  و  بالسؤال  ينطق 
بلسان  أرادهما  الذين 
الضدين )هبا و شداد( في 

آن معاً .
ما  إلى  الذهاب  حرية   -4

بعد الواقعية.
و  قصصه  معظم  في      
مع  التعامل  ظل  رواياته 
منجزه  لبناء  أساساً  الواقع 
يأتي  كان  الذي  الإبداعي 
واقعياً بشكل أو بآخر، لكن 
عمله في مسرحياته دخل 
و  التجريد  و  العبث  عوالم 
في  الأسطورة  مع  ذهب 
و  فانتازيتها،  و  معقولها  لا 
هذا  أن  جميعاً  ندرك  لكننا 
إيغال في  إلا  ما هو  برمته 
تفكيك الواقع و تصويره من 

جديد.
    و من هنا نجده قد ذهب 
الواقفة على  الفنتازيا  إلى 
باب العبث و الوجودية  في 
النبي، تماماً كما  القبعة و 

ذهب إلى المجهول فيها.
يقول على لسان          
إنه  شداد : الموت، الموت 
الباقي  الحقيقي  الاختيار 
لنا جميعاً، أنت لا تستطيع 
معطاة  لأنها  الحياة  اختيار 
لا  المعطى  و  أصلًا،  لك 
الموت  إختيار  فيه،  اختيار 
ان  الحقيقي،  الاختيار  هو 
تختاره في الوقت المناسب 
في  عليك  يفرض  أن  قبل 

الوقت غير المناسب.
5- حرية الذهاب إلى الحرية:

         في الباب نجد الحرية في مواجهة سافرة 
مع نقيضها/ الإغلاق، حرية شداد ) الموت و عدم 
الموت، أن لا يطيع و لا يطاع( في مواجهة غرفة 
هبا المغلقة، حرية شداد الحي في مواجهة حرية 

شداد الميت) حرية الضجر و العبودية(.
         يقول شداد لأمه: و كنتم تقولون لي إنني 
لو أطعته لأدخلني الجنة، الجنة كانت كل شيء 
في هبا، لذلك وضعت في ذهني أن أبنيّ جنتي 
فأتخلص من هبا، و أجعل من نفسي هبا لا يريد 

أن يطاع و لا يريد ان يطيع.
        جعلت فيها من فاكهة في الأرض بستاناً و 

من كل جميل في الكون مكاناً.
        و حين نظرت إليها من أكمة في ظاهرها 
بأن  عرفت  الطاعة،  تستحق  لا  الجنة  بان  عرفت 
هبا لا يستحق منك و من شعبي كل تلك القرابين 

و كل ذلك المجد.
6- حرية الاستئناف :

المبدع في الاستئناف ضد          و هي حرية 
المستقر المستكين، استئناف القلق الذي يحمل 
قلقه المشروع و يمضي خلفه  ليكتشف أهمية 
بعد(.إنه  فيما   ( الـ  بعد؟(  ماذا  و   (  : الـ  سؤال 

الاستئناف على المعتاد. 
                 و أنا لا أريد أن أعيش بحكم العادة، لا 
أريد أن أنجب أطفالًا فذلك ليس أمراً ضخماً و هائلًا، 

بتواضع،  ذلك  تفعل  الفأرة  إن 
إذن لماذا يعيش الواحد منا؟

7 – حرية اتخاذ القرار : 
       في الباب يقول شداد : 
الموت لم يأتني..أنا جئت به.

الوجودي  السؤال  هذا  و 
كان   ، الموت  تجاه  المقلق 
كم  يدرك  الذي  غسان  قلق 
بما  قياساً  عمره  قصير  هو 
يريد أن يقول و يفعل ، و هو 
امر يشكل القاسم المشترك 
لمعظم نتاجات غسان الأدبية 
الصعب على  يكون من  لن  و 
الأدبي  غسان  منجز  متصفح 
كل  في  الموت  عن  يقرأ  ان 
في  قال  الذي  هو  و  عمل، 
يقرع  المرض  حيث  يومياته 
اليومي)إنه  الموت  ناقوس 
لثمن باهظ حتماً... أن يشتري 
اليومية  حياته  الإنسان 
والنكتة...  والقرف...  بالألم... 
أن  بلا شك...  باهظ  ثمن  إنه 
بموت    اليومية  حياته  يشتري 

يومي".
الباب  في  الموت  جاء  فكيف 

مرادفاً لحرية اتخاذ القرار؟
        يقول شداد: كلنا أتينا 
أنوفنا،  رغم  الحياة  هذه  إلى 
ثم بدأنا نبحث عن المبرر.لقد 
حجراً  نصبنا  و  هبا،  اخترعنا 
أبيض مشعاً بين بيوت الناس، 
قلنا  ثم  الإنسان،  اخترعنا  ثم 
لدينا  أن  هو  حياتنا  مبرر  إن 
..كذب...ماذا  الاختيار  فرصة 
تختار؟عشاءك.. أن  تستطيع 
المرأة التي تريد مضاجعتها، و 
لكن هل تستطيع أن تختار ما 
تستطيع  هل  أهم؟أعني  هو 
بوسعك  الوقت....هل  أختيار 
أن تختار الوقت الذي تريد فيه 
أن تكون سعيداً او تعيساً؟ماذا 

بقي لنا لنختار؟
........هذا هو الفرق ، الموت لم ياتني ، أنا الذي 

جئت به.
و ختاماً:

        بالمصادفة فإن عملي المسرحي الجديد 
قليلة  أيام  بعد  الذي سأعرضه  و  و مسا(  )صباح 
نهرب  )لماذا  بطلته  لسان  على  بجملة  ينتهي 
منهم بالهروب من أنفسنا؟ و لماذا لا نجد فسحة 
من الحياة بعيداً عن حياتنا، حياتنا التي ما اخترنا 
القدوم إليها؟ فلماذا نكره عليها كما هي دون أن 

نمنح فرصة لتركها احراراً؟(.
----------

‏*مسرحي فلسطيني

و من هذه الحرية نفذ إلى تفكيك و إعادة تركيب المفهوم الديني 
للخلق و الرب و العبودية و الثواب و العقاب تلك القيم التي يستند 
عليها الدين السماوي، و كأني به أراد من خلال شداد أن يرسم لنا 

موقفه العلمي الذي ينتهجه كماركسي و بشكل فني غير مباشر و غير 
مستفز للقارئ غير المادي

لكن عمله في مسرحياته دخل عوالم العبث و التجريد و ذهب مع 
الأسطورة في لا معقولها و فانتازيتها، و لكننا ندرك جميعاً أن هذا 

برمته ما هو إلا إيغال في تفكيك الواقع و تصويره من جديد

http://www.horria.org/romman.htm
http://twitter.com/#!/saleemalbeik
https://www.facebook.com/rommanmag
http://www.horria.org/romman.htm


لاتبتعد عبارة النفري: "كلما اتسعت الرؤيا ضاقت 
"السرد"  وتميز  خصوصية  "بيان"  عن   ، العبارة" 
به  الذي ضاقت  ، فغسان  الكنفاني عن "مجازه" 
رؤياه/المجاز  اتسعت  ما  فرط  من  عباراتنا/البيان 
 – بالسلاح  المدججة  الأسطورة  الحاح  يزده  لم   ،
عن خوف و سطوة- إلا مزيدا من التحرر من قيد 
بالاستعارة  المكانية  و  الزمانية  وتفاصيله  التعبير 
حد الحقيقة ، من دون الإخلال بالمركب الواقعي 
من السردية ، كما زاده تحررا من أي "إثم" أدبي 
محتمل توّلده علاقة الخالق/السارد ، و المخلوق/
غسان  تحول  فقد   ، السردية(  )وليس  المسرود 
وفي   ، اللغة  أرض  على   ، السردية   في  طرفا 

بنيانها الواقعي و الفني معا .
أن  أدبيا  ليكتمل  له  لابد   ، التحرري  الطقس  ذلك 
يسوق القاريء ، لتساؤل ينبع من إلزامية العلاقة 

بين الأصل و الظل ، مفاده :
أتراه غسان كان طوال ذلك الوقت كائنا حبريا في 
ورقية  يوما عوالم  تكن  لم  التي   – بطن سردياته 
إغتالتنا  التي  القذيفة  تلك  تكن  ولم    - مجردة 
بفقده إلا تأكيدا صوتيا وملونا على فداحة إكتمالنا 
على  سرديا  تأكيدا  كانت  أتراها  بعده؟  السردي 
المزيد من تورطنا الوجودي في أدبيات "لازماننا" ، 

التي أتت بها الأسطورة مقابل الحجر/ الهوية؟
طبيعيا  طقسيا  تبدلا  إلا  يكن  لم  غسان  أتراه 
للغزوات كما الفصول الأربعة ؟ وتبقى أمامنا بعده 
الهوية ردا لدين ؟ أتراه لم يك ضحية ، أو انتحاريا، 
ولكن فعلنا كل شيء كي يكون كذلك ، لا لشيء 
إلا لأننا نحب مرايانا الجدباء ؟ أتراه اتانا نبيا متخما 
و  آخر  عالم  من  منفرد  كعزف  ومضى شهيدا  بنا 
حلم مختلف ؟ كعلامة بعثت من قوي أعلى حتى 

هو لم يكن واعيا بها؟
 ، الأرض  من  القريبة  هي  و  كنفاني  لسردية 
وواقع حضاري  فني  واقع  بين   ، الواقعي  إلتزامها 
، معطيا  الجمالي  السرد  بوثائقية  ، جعلها أشبه 
للبعد الإنساني و الميتافيزيقي و الفلسفي فضاءه 
الـ"عائد إلى حيفا" ، يتوقف  الحر. فمع بدء رحلة 
وتتساقط   ، الأمكنة  وتتعدد   ، المركبة  كما  الزمن 
بعضه  ويتراكم  الحجارة  من  جدار  يتساقط  "كما 
فوق بعض...وأخذت تتساقط فوقه )العائد( بعضها ، 
وتملأ جسده" ، وبقدر ما تؤسس "صوتية الحدث"  
في  /المتساقط  المتعدد   / الحر  المكان  لحركية 
الذاكرة والزمان ، فهي تؤسس أيضا لثبوتية الحدث 
داخل   ، فتثبت  لتتراكم  تتساقط   : ومكانه  بزمانه 
وحدة مكانية: جسده ، ووحدة زمانية : ذاكرته ، 
 / وحيفا   ، حيفا/الذاكرة  إلى  "سعيد.س"  فيصل 
الزمان و المكان . فأين لكل تلك التراكيب الزمانية 
و المكانية أن تتواطأ إلا في الذاكرة؟  فهي الفضاء 
ذلك   ، الأمكنة  و  الأزمنة  فيه  تتحد  الذي  الوحيد 
الإتحاد الذي جعل "سعيد.س" وسط مشهد اقرب 

في صناعته للحرفية السينمائية ، إذ :
إلى  تحدث   ، ويتكلم  يتكلم  كان  الطريق  "طوال 
 ، الهزيمة  و  الحرب  عن   ، كل شيء  عن  زوجته 
وعن بوابة مندلبوم التي هدمتها الجرارات . وعن 
ومشارف  القناة  و  النهر  إلى  وصل  الذي  العدو 
النار، و  دمشق خلال ساعات. وعن وقف إطلاق 
ومنع   ، الأثاث  و  الجنود للاشاياء  ونهب   ، الراديو  
التجول ، وابن العم الذي في الكويت يأكله القلق 
، و الجار الذي لّم أغراضه وهرب ، و الجنود العرب 
تقع  تلة  يومين على  قاتلوا وحدهم  الذين  الثلاثة 
قرب مستشفى أوغستا فكتوريا ، و الرجال الذين 
خلعوا بزاتهم وقاتلوا في شوارع القدس ، و الفلاح 
الذي أعدموه لحظة رأوه قرب أكبر فنادق رام الله. 

وتحدثت زوجته عن أمور كثيرة ، طوال الطريق لم 
يكفا عن الحديث . والآن ، حين وصلا إلى مدخل 
اللحظة  تلك  في  اكتشفا  و   ، معا  صمتا   ، حيفا 
الذي جاءا  الأمر  واحدا عن  يتحدثا حرفا  لم  أنهما 

من أجله!
هذه هي حيفا إذن ، بعد عشرين سنة."

ظهرت  لحيفا  الإشارة  وضمير   ، "الآن"  بزوغ  فمع 
مشارف  على  التخوم  وبدأت  الذاكرة  حدود 
الزمان و  بين  التواطؤ  فإنكسر  الـ"عشرين سنة"، 
المكان . وخارج حدود الذاكرة ، في النص ، لايزال 
الوطن/ المكان / الفضاء ، حيا نابضا بتفاصيله ، بل 

وقادرا على اتخاذ موقف :
"إنني أعرفها ، حيفا هذه ، ولكنها تنكرني ".

المكان  و  الزمان  يتحاور   ، العرفان  و  الإنكار  وبين 
ليظل المكان أحّن قلبا إذ لم تنزع الأسطورة عنه 

الإسم و الرسم ...بعد :
كان  سكين:  مثل  حادا  الماضي،  جاء  "وفجأة 
ينعطف بسيارته عند نهاية الملك فيصل )فالشوارع 
نحو  متجها  بعد(  اسمائها  تغير  لم  له  بالنسبة 
التقاطع الذي ينزل يسارا إلى الميناء ، ويتجه يمينا 
حين  النسناس،  وادي  إلى  المؤدي  الطريق  نحو 
لمح مجموعة من الجنود المسلحين يقفون على 
يرمقهم  كان  وحين  حديدي.  حاجز  أمام  مفترق 
بطرف عينيه ، صدر صوت انفجار ما من بعيد ، و 
يرتجف  المقود  أخذ  وفجأة  رصاص  طلقات  أعقبته 
بين يديه ، وكاد أن يرطم الرصيف ، وتماسك في 
اللحظة الأخيرة ، وشهد صبيا يعدو عبر الطريق  ، 
وعندها جاء الماضي الراعب بكل ضجيجه . ولأول 
مرة منذ عشرين سنة تذكر ماحدث بالتفاصيل ، 

وكأنه يعيشه مرة أخرى.
صباح الأربعاء ، 21 نيسان ، عام 1948.

أنها كانت  كانت حيفا مدينة لاتتوقع شيئا ، رغم 
محكومة بتوتر غامض."

فالماضي لدى كنفاني لا يأتي من الذاكرة ، فهو 
كائن زمني ، لاعلاقة له بالمكان –وإلا كان ذاكرة- 
تواطؤ  وليد  هو  الكنفاني  السرد  في  الماضي   ،
الزمان و الأسطورة ، بحكم التوأمة ، و المكان لا 

يملك إلا الرسم من الإسم .
عودة  "سعيد.س" تلك لحيفا المكان ، أعادت له 
مكانه  ساقت  التي  المرئية"  غير  "القوة  تفاصيل 
"طريق  إلى  فقط  يكون  أن  إلى  مكرها  الحيفاوي 
وكأن   ، البحر  ساحل  إلى  المتجه  ذلك   ، واحد" 
بعد  –حتى  تاريخيا  يستحثنا   ، المكان   / البحر 
مرئية  الغير  القوة  تلك  نساءل  أن  عشرين سنة- 
ودورها في السردية ، فـ"وعي المرء بما هو عليه 
حقا ، مدركا ذاته بوصفها نتاجا للسيرورة التاريخية 
–لا المكانية- حتى اللحظة الراهنة ، و التي تخلف 
بها  قائمة جرد  تترك  أن  دون  لها  آثارا لاحصر  فينا 
قائمة  وضع  يتم  أن   ، تماما  الضروري  فمن  لذا   ،
الجرد هذه منذ البداية" ، بما الفارق بين الهوية و 

الهاوية.
ولأن خطاب الهوية هذا ، هو خطاب انساني بامتياز 
بدأ مع الانسان ، فلا وظيفة فيه للرمز ، ومن هنا 
كان تحرر السرد الكنفاني من ثقل الرمز المنكسر 
مع قوس قزح لايأتي وحيدا ، هو تحرر لا يكتمل إلا 
بالمزيد من التورط الإنساني مع الحقيقة ، حقيقة 
الألم ، حقيقة النزوح ، حقيقة النفي ، و الاقتلاع و 

التهجير ، حقيقة الإنسان.
تحررا يعطي السرد ديمومة لاتستلزم من جماليات 
البناء الأدبي و تبعاتها الكثير ، لقاء التورط الإنساني 
في السرد ، وتفاصيله وشخوصه ، و التي تتميز 
و  الجغرافية  السردية  أرض  مع  تقاربها  بقدر 

التاريخية.
الوطن  ، فأنوثة  المطلق الإنساني  الرمز قيد في 
أمومة و أمومة الوطن أنوثة ، ولا رمز هاهنا يتسع 
للمطلق ، لذا كان الاجتياح الإنساني مطلق في 
مشهد الفقد المزدوج لـ"صفية" ، التي "اكتسحها 
العزم  التي ملأتها بطاقة من  الطعنة  حزن يشبه 
ولربما   . ثمن  بأي  تعود  أن  وقررت   ، لها  لاحدود 
إلى  النظر  الأبد  إلى  تستطيع  لن  بأنها  أحست 
أعماقها  وفي  يلمسها.  تركه  أو   ، سعيد  عيني 
 : معا  الإثنين  تفقد  أن  وشك  على  بأنها  شعرت 
سعيد وخلدون ...فمضت تشق طريقها بكل ما في 
ذراعيها من قوة وسط الغاب الذي كان يسد في 
نفسه  الوقت  في  محاولة  العودة،  طريق  وجهها 
أن تضيع سعيد، الذي أخذ – دون أن يعي- ينادي 

صفية تارة ، وينادي خلدون تارة أخرى... "
ولأن الفقد كائن زمني ، كانت عودتهم إلى حيفا 
عودة في الزمان لا المكان وإلا ما سميت عودة ، 
تفاصيل   باحثين ضمن   ، الذاكرة  الماضي لا  حيفا 
"عشرين عاما" عن "مكان" فقدهم منذ عشرين 
متى  "ذاكرة"  "الماضي"  يتحول  حينها   ، عاما 
لحق  مايعطي  وهو   ، الأزمنة  الأمكنة مع  تواطأت 
بالمكان ، حينها  إلا  العودة خلودنا زمنيا لايتحقق 

فقط –العودة- يتحول المنفى ذاكرة.
وتستمر سردية غسّــــان ، في سبر أغوار الجسد 
/القضية الفلسطينية ، متنقلة بين تفاصيل الوطن 
، المتحرر من حدود التعريف إلى فضاء المتخيل ، 
ومطلق الحقيقة الإنسانية /القضية ، ذلك التحرر 
الذي لايقبل تدليس اليسار الإسرائيلي ، ووكالته 
عن الوطن و الإنسان و التاريخ ، إذ يرد على لسان 

أحدهم :
يعني  ماذا  لايفهم  )الفلسطيني(  أنه  "أعتقد 
لكن  و   ، البيت  هو  الوطن  إليه  بالنسبة   . الوطن 
الوطن ليس بيتا ، بل إنها البلاد ، الإطار ، الدولة 
 ، باستمرار  بيوتهم  يبدلأ الأشخاص  الوطن  . في 
للوطن  يملك مفهوما مشوها  الفلسطيني  ولكن 
. فهو الفضاء الذي يعيش فيه شعبك ، وحكومتك 
، ولغتك وثقافتك ، ولكن اللاجيء يلغي كل هذا 

ويتمسك بالبيت."
أ.ب  لدى  البيت/المنزل  مفهوم  تشوه  وعلى 
يهوشواع أعلاه ، يعري كنفاني تهافت الأسطورة 
لديكور  يكون  ما  أقرب  وطن  الباحث عن  وخطابها 
مسرحي مدعى لرواية آرثر كوستلر "لصوص في 
بيت  إلى  إنتهى  الذي  اليهودي  لذلك   ، الليل" 
"سعيد . س" / وطنه  والذي هو ايضا مجرد بيت 
، لا يتحد بالأرض ، إذ رأته زوجته كذلك ، ففوجيء 

بها تقول له – و الدموع في عينيها :
 ، حقيقي  سبت  إنه   ، آخر  لشيء  أبكي  "إنني 
أحد  ولا   ، هنا  حقيقية  جمعة  ثمة  يعد  لم  ولكن 

حقيقي".
إن الوطن في سردية كنفاني هو أكثر ميتافيزيقية 
"كل حجر  فـ   ، يهوشواع  لدى  الوطن  من مفهوم 
بين  الصراع  عن  تحكي  وكل شجرة   ، يروي  هنا 
الزمان و المكان ، وكلما إزدادت وطأة الجمال إزداد 

إحساسي بخفة الغريب " .
بقدر   ، كنفاني  سردية  في  الأرض  رقعة  تتسع   
ما تؤسس  السردية لها خارج تفاصيل المادي و 
الملموس وفيه ، تلك التي تحررت ذاتها من ذواتها 

، فشكلت فضاءا سرديا هوياتيا.
السرد  ضرورة  عن   ، يتساءل  قارئ  صوت  ويعلو 
المركب ، بين قصة "سعيد.س" العائد إلى حيفا  

و"فارس" العائد إلى يافا ؟
عودتهما  أحداث  تتوازى  كلاهما  كنفاني  فعائدا 

h t t p : / / w w w . h o r r i a . o r g / r o m m a n . h t m

horria@horria.org

غسّان كنفاني:

 

بين السرد و اللغة

http://www.horria.org/romman.htm
https://www.facebook.com/rommanmag
http://twitter.com/#!/saleemalbeik


h t t p : / / w w w . h o r r i a . o r g / r o m m a n . h t m

horria@horria.org

أن  ليفيد  ورد  التوازي  ولكن   ، الوطن  نفس  داخل 
ورد  إنما   ، هوياته  اتفقت  إن  و  وطنا  ليس  البيت 
التوازي لخلق مقارنة بين "بدر" و "دوف" و الذي 
كان "خلدون" سابقا : كائن زمني ، تم إستبداله 
و  الذات  تطابق  إستحالة  على  للتدليل  بـ"دوف" 
بالمفهوم  الوطن  الذي عاش في  فـ"دوف"   ، الأنا 
على  هويته  فرض  يستطيع  لا   ، فقط  المكاني 
مكانه و إن طال الفرض "عشرين سنة" في الزمن 
، و لم تأت التفاصيل ، ومنها ريش النعام إلا تدليلا 
على مقاومة المكان ، فيسكن الدخيل حيز الرفض 

المكاني.
/ المكان  مع  إتحد   ، "فارس"-  –أخو  "بدر"  أما 
"كان  فقد   ، الزمن  مع  إكتمل  و   ، الوطن  البيت/ 
أن  يستطيع   ، فيه  يقف  الذي  المكان  من  فارس 
أخرى  صورا  تحمل  )كانت(  التي  المسامير  يرى 
الجدران  من  برؤوسها  تطل  )عشرين سنة(  قبل 
 ، بالإنتظار  يقفون  رجال  كأنها  له  وبدت   ، العارية 
لم   ... الشهيد  لأخيه   ، الكبيرة  الصورة  تلك  أمام 
يحملوا شيئا معهم ، ولا حتى صورة صغيرة لبدر 
الذي ظل هناك" ، وللضمير دلالته ، التي تتخطى 

بدر والبيت بتفاصيلهما الزمانية و المكانية:
وهو   ، واني سعد  بدر  وابني  لمياء  وزوجتي  "أنا 
، عائلة واحدة ، عشنا معا عشرين  بدر  ...أخوك 
عاما ، كان شيئا مهما بالنسبة لنا". وعندما همّ 
فارس ، و"قام فأنزل الصورة عن الجدرا ، وبدا المكان 
البياض  من  باهتا  مستطيلا  وراءها  خلفته  الذي 
الذي لا معنى له ، و الذي يشبه فراغا معلقا" ، 
لم يعِ أن تلك المساحة البيضاء الباهتة هي نافذة 
التأويل بين وطن وجنة ، وبتعريتها تضطرب العلاقة 
بين المطلق و النسبي ، وتنتهي خللا في الهوية 

لفراشة إذ تمر من حاجز الواقع.
لسان  على  ذاته  مخاطبا  الصورة  "فارس"  فأعاد 

ذاته الفلسطينية في الوطن المصطلح البيت:
أن   ، استرداده  أردتم  إن  عليكم  يتعين  "كان 
لاتحل  ونحن...الصورة   ، ويافا  البيت  تستردوا 
و  إلينا  لنا جسركم  بالنسبة  ولكنها   ، مشكلتكم 

جسرنا إليكم".
وهنا قرر فارس ألا يبقى الوطن حبيس البياض ، 
في حالة البين بين : الجسر..."إنه يحمل السلاح 

الآن".
ولأن السلاح الذي لا يدافع عن قضية هو سلاح 
متذوي لايأخذ حيزه الوجودي إلا بنفي الآخر ، كان 

رد "دوف":
أنت   ، الأسئلة  هذه  تسأل  أن  حقك  من  "ليس 

على الجانب الآخر".
فالهوية التي يغذيها البارود ، وتتهيب حوار الذات 
إلا  لاتنتهي  التي  الكراسي  لعبة  تقتلها   ، الأنا  و 
لتبدأ بين صياد وطريدة ، الأول لاهم له إلا شبقية 
صماء لاتحدثها إلا أيروسية الجماع بين الأسطورة 
و السلاح ، وطريدة في وسعها أن "تقدم معونة 
يتلفت  لا  الذي  الصياد  ذلك   ، لصيادها  أخلاقية" 
لغزيرة الأركيولوجيا ، إذ تغشاه سرديته السائلة : 
عن "آخر يهودي و أول عبري" ، و "العصمة" أمام 

"عدم جدارة" الآخر:
 ، أخطاءكم  تبرر  أخطاءنا  أن  تقولون   "مرة   -
آخر... بظلم  لايصحح  الظلم  أن  تقولون  ومرة 
 ، هنا  وجودكم  لتبرير  الأول  المنطق  تستخدمون 
وتستخدمون المنطق الثاني لتتجنبوا العقاب الذي 

تستحقونه".
-" وأنت ، أتعتقد أننا سنظل نخطيء؟ و إذا كففنا 

ذات يوم عن الخطأ ، فما الذي يتبقى لديك؟".
.........-

ألا يحدث  الوطن  ياصفية؟  الوطن  -"أتعرفين ماهو 
ذلك كله".

  الوطن ليس ذاكرة فقط ، الوطن ليس مانستحضره 
من الماضي إلا ما نحرر به الذاكرة والبيت و الفضاء، 
الوطن أكبر من ريشة  من دون إستعذاب الألم ، 
قلم  خرابيش  من  أكثر   ، ولد  من  أكثر   ، طاووس 
دموعا  ليس  الوطن   ، السلم  جدار  على  رصاص 
عن  هزائمهم  أغوار  في  يبحثون  لرجال  مفلولة 
مستقبل... الوطن   ، الأزهار  وتفل  الدروع  حطام 

الوطن أوله سردية .
فذلك   ، مؤقتا  فيه  البقاء  فيستطيعون  البيت  "اما 

شيء تحتاج إلى حرب لتسويته". 
لسردية كنفاني ، التوثيقية بالأدب ، نجده مقاتلا 

من  نادر  نوع  تحت  دفعا  "تدفع  لغة  أمام  أثير  من 
الضغط ، لتتصاعد من مستوى لغة مختصة بشؤون 
الدين إلى المستوى الذي يدفع بمؤسسة ثقافية 
جائزتها  لمنح   ، نوبل  مؤسسة  مثل   ، عالمية 
أهم  إسرائيلي  لكاتب   1966 العام  في  السنوية 

مميزاته أنه "يكتب بلغة عبرية جميلة".
لقد استحوذت اللغة باعتبارها من أهم أجزاء الصراع 
الحضاري , على الحيز الأكبر بجانب السردية في 
الصهيونية  قاتلت  "لقد  و  لا  كيف   ، كنفاني  إرث 
السياسية على هذه الجبهة ) اللغة ( قتالًا مريراً 
... ففي نطاق جهودها التي بذلتها بدأب لا مثيل 
له لتحويل الديانة اليهودية إلى علاقة قومية ، كان 
لا بد من الاستنجاد باللغة العبرية كاحتمال وحيد 
التي  المجالات  جميع  في  مفقودة  كانت  لرابطة 
يشكل مجموعها ، عادة ، مثل هذه الرابطة  " ، 
بل ويمكن لتلك اللغة ذات التعبير والجذر الديني 
أن تتعامل وتضع يدها مع "مطلق الشر " كما تصف 
المسمى  فضاء  تجعل  بأن   ، ذتها  هي  أدبياتها 
اليهودية  مملكتها  إلى  فتشير   ، منها  مقتبساً 
بـ"أنشلوس"   ) والجولان  والسامرة وغزة  )اليهودا 
الوحدة  من  التاريخية  دلالاته  له  اقتباس  في 
بانقلاب  النازي  فرضها  التي  النمساوية  العلمانية 

عسكري عام 1938م .
إذا هي تلك اللغة وجبهتها التي كتب عنها توماس 

غولي قائلًا : 
"إن اللغة هي الوسيط الذي يتيح لنا إدراك العالم 
، فنحن نرى الطبيعة والمجتمع والحوافز البشرية 
ليس كما هي ، وإنما كما تسمح لنا لعتنا أن نراها 
فإن  السبب  ولهذا   ، ثقافتنا  رسالة  وهذه هي   .
يفترض  ولما  لغتنا  معالجتنا  لطريقة  أهمية  ثمة 
فيسفر  ورد  كما  أو   " عنه  تعبر  أن  بمصطلحاتنا 
والموت  "الحياة    :  21 الآية   18 الإصحاح  الأمثال 

في أيدي اللغة" .
لقد كان للعبرية على جبهة اللغة وظائف صهيونية 
خاصة ، فهي التي ستقاتل لرفض الإندماج ، بقدر 
ما ستصبح بديلًا له فلقد أسس آحاد هاعام في 
أدبياته لما أسماه "آخر يهودي وأول عبري" ، وعلى 
في  "لصوص  روايته  في  كوستلر  آرثر  خطاه سار 
أصبحت  "لقد   : جوزيف  بطله  لسان  على  الليل" 

عبرياً لأني أكره اليهودية" .
اللغة  )القسرية( في  التعبيرية  المزاوجة  إن هذه 
 ، تناقضاتها  لها  كان  والديني  القومي  الحيز  بين 
التي لم تكن بلا ثمن فعلى الساحة الأدبية كان 
يسير  نوبل  جائزة  مُنح  الذي  عجنون  شاموئيل 
الطقس  بين  معقد  مزج  في  متخبطا  حبكته  في 
الديني والسياسي عاكساً تشظيه بين المطلق 
والنسبي في آن ، ولأن العبرية أريد لها أن تصبح 
معبراً جمعياً عن قومية دينية بذاتها ، كان لا بد لها 
أن تُبنى على نفي حيز الاندماج التاريخي . وأن 
تصبح معبراً عن "عصمة يهويدة"  في مقابل "عدم 
جدارة" الشعوب الأخرى ، إلا أن التاريخ كان دوماً 

لكلمته الحسم بتهافت هكذا ادعاء : 
 ، عشر  والثاني  عشر  التاسع  القرنين  بين  فما 
وهي الفترة التي يعترف مؤرخو اليهودية أنفسهم 
أنها فترة ذهبية في الأندلس تحت الحكم العربي 
غابيرول  بن  وسليمان  هاليفي  بن  يهودا  ألف   ،
 ، العربية  باللغة  وفكرية  فلسفية  كتباً  اليهوديان 
في الوقت نفسه الذي كانا ينظمان فيه أشعارهما 

الدينية الغنائية بالعبرية . 
هذا  من  عانت  نفسها  دايان  يائيل  أن  والواقع 
الاضطهاد اللغوي المعاصر ، وهي التي كتبت عن 
جعلها  الذي  الأمر   ، بالإنجليزية  صهيوينة  قضايا 
 . قومية  كارثة  يعتبرونها  الإسرائليين  بأن  تعلن 
وكما الإنجليزية كان ذات الأمر مع اليديشية ، التي 
كان من الواجب عليها أن يتنحى دورها التعبيري 
بالنسبة للصهيونية ، ليفسح المجال أمام الوظيفة 
السياسية للعبرية ، حتى ولو كان بن غوريون نفسه 
اعتبرها – اليديشية -  ذات يوم "وعاءَ للآداب التي 
أنتجها اليهود الشرقيون والألمان ولغة للدراسات 
ولتوانيا  وبولونيا  روسيا  في  والسياسية  العلمية 
ولتفيا " في ما يثبت العجز التعبيري اللغوي قومياً 
للعبيرية ، والتزامها بالتقصية الروحانية فقط ، كما 
الوحدة  على  المصادقة  تهافت  أيضاً  ذلك  يُظهر 
الخطاب  في  والصهيونية  اليهودية  بين  العضوية 
اللغة  إذ يصادق بدوره على قومية   ، الأيدولوجي 

الدينية تماماً كما تريد الصهيونية .
ولأن العبرية لغة العهد القديم ، واالصلة الروحية مع 
أرض الميعاد فقد كان بوسع الصهيونية الدق على 
هذا الوتر وعزف نغمة سياسية مقدسة تستلزم 
توظيفا معيناً للعبرية يقفز فوق كونها غير معروفة 
خارج الطقس الديني حيث كان اليهود يتلفظون بها 
قافزين فوق المعنى ومتلبسين الصوت ، وتحويل 
تلك اللغة عن معبر مطلق عن سياسي نسبي ، 
وهو ما وصفه الرئيس السابق للكنيست والوكالة 

اليهودية آبراهام بورغ ، قائلًا : 
،  وليس فقط  أنصتنا جيداص لكلمات حياتنا  "إذا 
أننا  الاستنتاج  من  الهرب  من  نتمك  لن  لنغمتها 
قريبون من لغة الموت أكثر بكثير من قربنا إلى لغة 

الحياة " .
ولأن "اللغة هي أولى ادوات القمع " حيث لا وجود 
لـ "لغة خالية من الآخر " ، فأي تصنيف لذلك الآخر 
ما  إذا   ، له  قمع  وأي  اللغة  تلك  تحمله  أن  يمكن 
الديني  المطلق  من  التعبيري  حيزها  تتخذ  كانت 

المبني على تقابل الخير والشر .
إن الإجابة يجب أن لا تتوقف بنا أمام حالة الإنسانية 
المدعاة ، التي تتلبس الكثرين من رموز ما يسمى 
جزافاً اليسار الإسرائيلي ، كان يقول أبراهام بورغ 

مثلًا : 
الواقع الإسرائيلي الآن  الوقوف أمام  "من الصعب 
في  بأن  الحقيقة  تجاهل  يجوز  لا  بسببه  الذي 
غسل  من  كبيراً  قسطاً  المعاصرة   العبرية  اللغة 
كلمات تخفي واقعاً استعلائيا عنيفاً " ، ففضاءات 
تلك اللغة قد بنيت على ازدواجية أبدية : عصمة 
الغير  الآخر  جدارة  عدو   / دونية  مقابل  اليهودي 
لا  الاسرائيلي  الجيش  أن  كذلك  فللمثال  يهودي 
للـ "دفاع" مما يستلزم لغوياً افتراض  يزال جيشاً 

براءة مستحوذة . 
كان  الذي  بيغن  مناحم  قال  أن  عبثاُ  يكن  ولم 
الفلسطيني  الميثاق  بين  الشهيرة  مقارنته  يكرر 
حينما   ، )كفاحي(  هتلر  وكتاب  التحرير  لمنظمة 

دمر مقر عرفات في بيروت ، لريغان : 
برلين  إلى  الاسرائيلي  الجيش  أرسلت  "وكأنني 
لتصفية هتلر في ملجئه" ، ولتكتمل الملهاة فقد 
رد عليه عاموس عوز قائلًا على صفحات يديعوت 
 ، الحكومة  أحرنوت : "هتلر مات ، سيدي رئيس 
ومرة بعد أخرى ، سيد بيغن ، تكشف أمام الجمهور 
يوميا  قتله  أجل  هتلر من  غريب لإحياء  دافع  عن 
...وهذا الدافه هو ثمرة كآبة يتوجب على الشعراء 
السياسيين  لدى  ولكنها   ، )؟؟؟(  عنها  التعبير 
طريق  غلى  يقودهم  أن  من شأنه  خطراً  تشكل 

محفوفة بالمخاطر " .
ذلك التصريح لعوز وإن ادعى الجهالة أو البراءة فهو 
لا يعدو أن احتفالًا بطيبة الذئب إذ خير الحمل كيف 
يريد أن يؤكل على غرار ما حدث مع الـ "مؤرخين 
لنحمل  إليهم  حاجة  في  نكن  لم  حيث   ، جدد" 
الأسطورة والسلاح معاً ذنب تفريغ الوطن والهوية 
والحجر ، وكأنه لم لتاريخ هذه الأرض من عمل إلا 
انتظار امتلائها بأمس الآخر ، متى سمح لنا بوجود 

"جديد" على هامش سرديته .
إذا كان غسان  النهاية ما  أن نتساءل في  لنا  آن 
إحساس  بين  الصراع  ضحية   ، "العائد"  كنفاني 

بواقع وإحساس فني ؟؟
ذلك الصراع الذي يفضي لخسارة طرف أو الإثنين 
على  وسط"  "حل  للـ  الأدبي  الأقرب  بحسب 
حساب الجمالية ، والذي يخلق ما يسمى للرمز 
المنبعث من رماد الواقع بعد أن يحترق الفني أو 

العكس . 
غسان كنفاني لم يولد على وجه الرمز ، إنما وجد 
على سُجية الضوء ، وسرديته من رحم الذاكرة فلا 
يجب ان نغفل انها ابنة الآن / هنا وديمومتها ، تلك 
وتعدد  الزمان  تراكمات  لها  تؤسس  التي  الرحلة 
السردية  ، هي  القضية   / الإنسان  داخل  المكان 
التي تغلبت على اطمئنان الأدب إلى قدرته على 
تثبيت المكان في اللغة وتشييد منطقة حرة في 
كائناً  إلا  يوماً  يكن  لم  فكنفاني   . الكلام  أعالي 
تكن  ولم   ، السردي   في  الخلود  له  كُتب  ضوئياً 
له تلك القذيفة إلا تأكيدا صوتياُ ولونياً على فداحة 

فقدنا .

http://www.horria.org/romman.htm
http://twitter.com/#!/saleemalbeik
https://www.facebook.com/rommanmag


h t t p : / / w w w . h o r r i a . o r g / r o m m a n . h t m

horria@horria.org

http://www.horria.org/romman.htm
https://www.facebook.com/rommanmag
http://twitter.com/#!/saleemalbeik

	Bookmark 1
	Bookmark 2
	Bookmark 3

