
الافتتاحية: )ما( خصه بشيء

ثقافية فنية فلسطينية - شهرية         تحرير وإخراج فني: سليم البيك            العدد الثاني/ آذار 2010          

r o m m a n . s a l e e m @ g m a i l . c o mwww.hor r ia .o rg

إيليا سليمان
يتحدث عن:

الزمن المتبقي
السينما الفلسطينية

عالمية القضية
الانتماء للوطن	

الدولة والدولتين
المقاطعةالثقافية

هكذا تكلّم محمود درويش:
السجّادةمرتزقة ... وأقناندراسات في ذكرى رحيله 

غسّان والزلزال!

أمل مرقس..
صوت لا يحتاج  لترجمة

http://www.horria.org
http://www.horria.org
http://www.facebook.com/group.php?gid=226119418509


  City of Womenبالأم���س فقط حضرت فيلم
فيلليني،  الإيطالي فيديريك���و  للمخ���رج   )1980(
وكنت أتوقع أن أَخرج صباح اليوم التالي – أي الآن، 
أو حينه���ا: لحظة كتابة هذه الأس���طر- بمقال يليق 
بكل تلك الحشود من النساء في الفيلم، لا بافتتاحية 
هالعدد المزدحم بالرجال. وحين يُنظر للرجال كشيء 
مقابل للنساء، يُسمّون حينها خناشيرا. وخنشور 
نشرُ خنش���رةً فهو خَنشورٌ،  )جمعها خناشير، ويُخ
ويقال خَنشيٌر( لا تحمل بالضرورة مدلولات سلبية، 

رغم أنها لا تخصّ النساء.
الالت���زام بمق���ال افتتاحي لرمّان ش���يء متعب، ربما 
هي فكرة الالتزام بحد ذاتها تتعبني، لذا س���أقرر أن 
أقلّص قدر المس���تطاع من الافتتاحية، لأركّز أكثر 
على نوعية المواد المنش���ورة وعل���ى تحرير وإخراج 
الجريدة نفس���ها، لكني كالعادة سأسرح، وفي ملكوت 

آخر، منحرفا عن الموضوع.
ع الغ�ل�اف لهذا الش���هر تجد/ين إيليا س���ليمان، 
أح���ب مّخه لهالزلمة، تس���تهويني العبثية الس���اخرة 
اللاذعة والصامتة في أفلامه، وخاصة آخرها »الزمن 
المتبقي«. المادة الأولى س���تكون حوارا خاصا يُنشر 
بالعربي���ة للمرة الأولى، وق���د أجرته الصديقة صباح 

حيدر في بيروت مؤخرا.
انتقاء المواد بات يخضع أكثر لمعايير تحد من نش���ر 
العدي���د منها. ص���رت في هذا الع���دد أختصر من 
المواد المرشّحة للنشر أكثر من أن أنتقيها- كفكرة 
الش���عر عند شيكسبير: أنه حذف أكثر منه كتابة- 
والنتيجة تقديم المواد الأفضل التي يمكن تقديمها في 
هذا الش���هر، وذلك طبعا يحد من عدد الصفحات، 
فإن كانت الجريدة غير مطبوعة وبالتالي غير محكومة 
بعدد صفحات محدد، ف���إن ذلك لا يعني أن أدحش 

المواد في هالرمّان دحشا مثل الشوأسمه.
أما لماذا رمّان، هذا الاس���م بال���ذات، فأولا: الرمان 
يزرع في فلس���طين من زم���اااان، وبالتالي فللرمان 
تاريخ طويل على ه���ذه الأرض، وبالتالي فله علاقة 
تاريخية حميمة مع الفلاحين على هذه الأرض، أي مع 
الإنسان الفلس���طيني كما مع أرضه. فلسطين كانت 
في معظمه���ا فلاحين، أقول كانت لأن النكبة لعنت 
سنس���فيل المجتمع الفلس���طيني، خدلك أنا مثلا: 
لاجئ فلس���طيني ابن قرية أي »نظريا« فلاح، لكني 
لاجئ، وشو هالفلاح البلا أرض هاد؟ أشعر كشوفير 
باص بلا باص أو عازف تش���للو بلا تشللو، خاصة 
وأن الريحان���ة التي أتتني من رام الله ماتت والتعن أبو 
فاطس���ها )أبصر إذا هيك بتنكتب فاطسها( رغم 
كل الحن���ان الذي قدّمته: كأس م���ن المياه المعدنية 
الب���اردة كل مس���اء. والنعنعة ال�ت�ي أتتني من كفر 
ياس���يف )البلد التي أحب( أيضا لعنتُ أبو اللي طرقها 
بعنايتي في الأسبوع الأول، ولولا التدخّل السريع للعناية 
الإلهي���ة، وتحذير والدي ل���ي بألّا أقترب منه���ا وأنه هو 
س���يتكفّل بعملية إنعاش���ها، لكانت الآن بلا روح ولا 
رائح���ة ومحفوظة في الظرف الذي يح���وي مرامية ونبتات 

أخرى أتتني أيضا من كفر ياسيف.
أم���ا الصبيرة، فأخبرني والدي أنها لا تش���رب ماء أبدا، 

واكتشفت لاحقا أنه يسقيها من فترة لأخرى.
لكن ما خصّ كل ذلك باسم »رمّان«؟ صاير عمبستطرد 
بالحكي. عمبحس حالي مس���ؤول فلس���طيني، هنّ كتير 

بيستطردوا علينا.

)ما( خَصّه بشيء

ع الغلاف

أجرى الحوار: صباح حيدر
نقلته إلى العربية: رفيا سليمان

الس��ينمائي  المخرج 
س��ليمان  إيلي��ا 
اب��ن الناص��رة ه��و 
الأع��زاء على  أح��د 
كان  مهرج��ان 
ويتميز  الس��ينمائي، 
عن غيره من صناع 
السينما الفلسطينيين 
بأسلوبه  المعاصرين 
يعتمد  الذي  الفريد 
حياكة الأحداث القصيرة مع الصمت، وذلك 
بالتركيز على الس��رد البصري للقصة مقابل 
الح��وار والكوميدي��ا المباش��رة ف��ي النكتة 
القاتم��ة في الحي��اة اليومية لأن��اس عاديين 
يعيشون في ظل اضطهاد ما أسماه “إحتلال 

مثير للشفقة”.
وق��د كان أح��دث أف�الم س��ليمان »الزمن 
المتبقي« )2009(، الذي عرض لاول مرة في 
مهرجان كان السينمائي الأخير بمثابة خاتمة 
لما وُصف ل��ه بـ “ثلاثية الفيلم الفلس��طيني” 
ب��دءا م��ن »س��جل اختف��اء« )1996( و«يد 
إلهي��ة« )2002( ال��ذي ح��از عل��ى إعجاب 
الكثيرين وكان الفيلم الرسمي المشارك من 
فلس��طين لجوائز الاوس��كار هذا العام )لكنه 
منع من المش��اركة لأن “فلس��طين ليس��ت 
دول��ة” –  بَي��د أن أكاديمية فنون الس��ينما 
والعلوم تراجعت عن موقفها في السنة التالية 
وقبلته على أنه فيلم مش��ارك من “السلطة 
الفلس��طينية”( ؛ وختاماً مع »الوقت المتبقي« 
)2009( ال��ذي تصدر قائمة الأفلام العش��ر 
الأوائ��ل في ص��الات العرض الفرنس��ية في 
الصي��ف الماضي وحصد الكثي��ر من الإطراء 
خلال دورة المهرج��ان. الزميلة صباح حيدر 
أجرت هذا الحوار مع إيليا سليمان وبحثت 
مع��ه عدة قضاي��ا بدءاً من فيلم��ه الجديد 
ومروراً بالتجربة الإنسانية والسعي لتحقيق 

العدالة في هذا العالم.

فيلم��ك الجدي��د »الزمن المتبق��ي«، ما هو 
تفسيرك لعنوانه؛ الوقت المتبقي من ماذا؟

أود أن أق��ول أن ه��ذا العنوان هو اش��ارة 

تحذير. لا أستطيع القول أن الوقت ينفد فأنا 
لا أملك س��لطة على الزمن، وإنما أستطيع 
الق��ول أنه علامة تحذير حول ش��عور معين 
ح��ول الحال��ة التى قد نك��ون نح��ن -كائناً 
م��ن كُن��ا- نعيش��ها. »الزم��ن المتبق��ي« هو 
حسّ شعوري، وأش��عر أنه قد يكون شعور 
الآخرين كذلك – هو إش��ارة تحذير بشأن 

الوضع العالمي.
ما هو التحذير الذي تحاول إيصاله؟ 

التحذير من نفاذ الأش��ياء، من نفاذ الوقت، 
من حقيق��ة أن يكون الوقت ق��د تأخر، من 
الجلي��د الذائ��ب إل��ى إزالة أي ش��كل من 

أشكال العدالة.
هل يُعد الصراع العربي-الإس��رائيلي صورة 

مصغرة من هذا الأمر؟
نعم، اعتدت اس��تخدام ه��ذا القول بالضبط. 
أرى الآن أنن��ا قد خطون��ا خطوة إلى الأمام 
وبرأيي أن هذه الصورة المصغرة موجودة 
في كل مكان، لذلك لس��ت أدري إن كانت 
الصورة المصغرة للصراع العربي-الإسرائيلي 
ه��ي انعكاس للعال��م أم أن العالم هو صورة 

مصغرة لفلسطين.
هن��اك صورة مصغ��رة في كل م��كان لكل 
ص��راع، لكل س��نتيمتر نقطعه الآن. لا أصدق 
أن ثمة صورة مصغرة واحدة تعكس العالم، 
ذل��ك لأن كل م��كان في العال��م بات صورة 

مصغرة لصراعاته الخاصة.
ص��راع  ه��و  العربي-الإس��رائيلي  الص��راع 
العال��م والعك��س صحيح، لهذا ل��م أعد أعلم 
ما ال��ذي يُعد صورة مصغرة ل��مَ بعد الآن، 
لأن فلس��طين قد تضاعف��ت عالمياً وولدت 
»فلس��طينات« عدة، فإذا ذهب��ت إلى بيرو، 
ستجدين »فلسطين« في حالة مزرية هناك 

كذلك.
أتشيرهنا الى الشتات؟

أنا لا أتحدث عن الفلس��طينيين، أنا أتحدث 
عن جميع الصراعات والانحدارات والتلوثات 
وهبوط الاقتصاد العالم��ي وكذلك العولمة. 
وفي واقع الح��ال ليس في »الزمن المتبقي« 

أي استعارة لفلسطين على الإطلاق. 
هل يش��كل الصراع العربي-الإسرائيلي رمزا 

لانحطاط المجتمع؟

حوار خاص مع إيليا سليمان



ع الغلاف

أنا لا أقول ش��يئا عن الصراع العربي-الإسرائيلي، 
أتري��ن م��اذا أعن��ي؟ لا أصن��ع فيلما م��ن أجل 
الحديث ع��ن الصراع العربي-الإس��رائيلي، حتى 
أن عبارة »الصراع العربي-الإس��رائيلي« ليس لها 

قاموسي  في  وجود 
الإط�الق،  عل��ى 
أعكس  فق��ط  إنم��ا 
وأختب��ر  وأمت��ص 
وذل��ك يح��دث أن 
يكون بمثابة الشتات 
واقع  أو  الفلسطيني، 
اليومي��ة.  الحي��اة 
احتلال من نوع آخر؛ 
لجغرافي��ة  احت�الل 
فلس��طين واحت�الل 
لأرواح أولئك الذين 

يعيشون فيها.
الواق��ع  ه��و  ه��ذا 
كل  ف��ي  القائ��م 
وليس  العال��م،  بقاع 

فق��ط  بالض��رورة 
ل��دى الفلس��طينيين. أرى أنه��ا 
تجرب��ة يمك��ن تعريفه��ا في كل 
م��كان ف��ي العال��م، نح��ن اليوم 
نعي��ش على م��ا يس��مى »الكرة 
الأرضية« وهي تشهد العديد من 
الخب��رات والتج��ارب. لا تتحدث 
أفلامي عن فلسطين بالضرورة، 
ه��م فلس��طين لأنني م��ن ذلك 
الم��كان وأعك��س واق��ع خبرتي 
بكافة  الاعت��راف  الش��خصية، مع 
الـ«فلسطينات« الموجودة. كلمة 
العربي-الاس��رائيلي”  “الص��راع 
غريب��ة بالنس��بة لي م��ن حيث 
ش��عرية الكلم��ة ولا أعتق��د أن 

فيلمي هو حول ذلك إجمالًا. 
هلا وضح��ت لنا وجه��ة نظرك 
بأن فلسطين تمثل كافة نزاعات 

العالم؟
أعتقد أن هنالك تعريف.. أنظري، 
حين يكون الم��رء فناناً، يتوجب 
علي��ه أن يؤمن قبل كل ش��يء 
أن خبرته ليس��ت بمحلية، وإنما 

هي عالمية/ش��املة – ه��ذه نقطة. عند تبدعين 
صورة ما ينبغ��ي ألا نفكّر بالحدود المحيطة بها، 
أما ف��ي حال كانت تلك الص��ورة موجودة بلغة 
واح��دة فحينها ينبغ��ي أن تتخطى ح��دود تلك 
اللغ��ة، بمعن��ى أن��ه إن كان هناك ش��خص من 
الأوروغ��واي يتابع فيلمي وح��دث أن تمكن من 
اس��تيعاب الس��رد والأحداث في حكاي��ة »فؤاد« 
في الفيلم، حينها أش��عر بأنني اجتزت مرحلة ما، 
اجتزت عالمية إلى حد ما وهو باعتقادي ما ترنو 
إليه الس��ينما. إذن فالأمر لي��س رهناً بقولبة أو 
تلخي��ص تجربة قائمة في فلس��طين، وإنما هو 
معنيٌّ ب��كل التج��ارب التي قد تس��مى »الحليف 

الفلسطيني« بالمعنى المفاهيمي. 
حين أصن��ع فيلم��اً لا يتملكني أي اندف��اع أثناء 
ابتكار الصور لرفع الوعي العالمي حول فلسطين، 
وإن حدث وش��عر المتفرجون بطابع فلسطيني 
للقصة، حينها أشعر بأنني س��أحقق إنجازاً. وإن 
ع��ادوا من/إلى حيثما جاءوا وأحدثوا تغييراً فيه 
منفعة للعالم -كلٌّ في محيطه- عندها أس��تطيع 

الجزم أنهم مؤيدون بشدة للفلسطينيين.
إذا حم��ل المتفرج متعة المش��اهدة إلى منزله 
وكان لها أثر من الإيجابية أو الحدس أو الرغبة 
في تجميل مائدة العشاء لديه مثلًا، حينها برأيي 
يكون قد خطى خطوة نحو تأييد الفلس��طينيين، 
ولكن في حال ع��اد وبدأ بتحريك مظاهرات أو 
مس��يرات فلن أقتنع حينئذ بأنني حققت إنجازاً. 
م��ا يغريني حقاً هو أن أش��عر بأن من يش��اهد 
فيلماً من أفلامي تتولد لديه دوافع إيجابية لبناء 
حي��اة أفضل لنفس��ه كأف��راد وكمجتمعات على 
حد س��واء، وتكون هذه بنظ��ري تجربة مؤيدة 

للفلسطينيين بحد ذاتها.
لم يع��د مصطلح “الس��ينما الفلس��طينية” يطلق 
لوصف الأفلام التي صنعها مخرجون فلسطينيون 

وإنما أصبح يطلق كذلك على الأفلام التي تمثّل/
تعرض وجهة نظر فلسطينية، أنا نفسي لا أدري 

ما هي، ما هي وجهة النظر الفلسطينية؟
ه��ل ت��رى أن الأف�الم المعاصرة الت��ي تعرض 
ب  ر لتج��ا ا
لفلس��طينية  ا
ف��ي  تس��اهم 
الهوي��ة  بن��اء 
لدى  الوطنية 
المغتربين في 

الشتات؟
لا  بالتأكي��د 
ذل��ك  أرى 

ف��ي أفلام��ي، فأنا 
أتقيد  لا  ش��خصيا 
الوطنية  بالهوي��ة 
لكنني  الفلسطينية 
أتمس��ك  ق��د 
بتحدي��د الهوي��ة. 
ف��ي  التجرب��ة 
أفلامي لا تبني ولا 
تتقيد بما يمكن أن 
تعرف ب��ه الهوية، 
أم��ر  فالترحي��ل 
مش��ترك تاريخياً 
الكثيري��ن  بي��ن 
بات��ت  والكوفي��ة 
في  سياسياً  رمزاً 
أعق��اب الانتفاضة. 
بعض  نج��ح  ربما 
المتش��ائمين ف��ي 
الآث��ار  تحدي��د 

الس��لبية للاحتلال. أنظري فعلياً إلى الذين يبنون 
الهوي��ات القومية في العالم - ليس��وا بالضرورة 
أولئ��ك القابعي��ن تح��ت الاحتلال، وإنم��ا أولئك 
الذين هم أنفس��هم الاحتلال. لنأخذ على س��بيل 
المثال إس��رائيل التي لجأت حتى لسرقة الفلافل 
من أجل تشكيل هويتها الوطنية. ما القوة الدافعة 
وراء هذا الهوس المثير للش��فقة في البحث عن 
أي شكل من أشكال الهوية الوطنية في إسرائيل؟ 
مزيد من الاحتلال؟ بالتأكيد. مزيد من التوسع؟ 
دون شك. في البداية كانت الفلافل، ثم الحّمص. 

إنهم حقاً مثيرون للشفقة!
لم��اذا نه��رع وراء ما ه��و في الواق��ع جزء من 
ثقافتنا، سواء المأكولات أو التطريز أو الكوفية؟ 
ولماذا علينا أن نبالغ في رقص الدبكة كما لو أن 

هذا يرمز إل��ى أن الأرض أرضن��ا؟ أنا لا أؤمن 
بهذه الأم��ور وإن كان لا بد من وجود ما يمثل 
الهوية الوطنية، فليك��ن من المرونة بأن لا يبقى 

محصوراً ضمن حدود ساكنة.
لأننا إذا بدأنا بالقول أن “هذا لنا حتى هنا، والباقي 
هو لهم« وغيره فذلك يعني أننا وضعنا أنفسنا في 
»غيتو« خاص بنا وهوينا بأنفس��نا إلى الحضيض، 
في حين لو أطلقنا لهويتن��ا القومية العنان لتمتد 
إل��ى ما وراء الح��دود، فعندها س��يكون لهويتنا 

دوراً في إثراء تجربة العالم بأسره. 
لقد قل��ت ذلك من��ذ زمن طوي��ل – وفقط لو 
كن��ت لأقات��ل اس��تراتيجياً وتعاطفاً مع الش��عب 
الفلس��طيني من إجل إقامة دولة مستقلة، ماذا 

س��يعني ذل��ك؟ أنني م��ن محبي أي ن��وع من 
الاس��تقلال؟ أنني ش��ديد الإعجاب بأي نوع من 
سلطات الشرطة والحكومة والقوى المؤسسية؟ 
ذلك س��يكون فقط من أجل أن تغادر الدبابات 
إسرائيلية أعتاب المدارس التي يدخلها الأطفال. 
لماذا الدول��ة إذن؟ لماذا رف��ع العلم؟ فقط لان 
ذلك يرمز للحرية التي يسعى الفلسطينيون من 

أجل تحقيقها.
لنفت��رض أن الدولة الفلس��طينية رفع��ت العلم 
وأنش��أت الحدود وحقق��ت بعضاً م��ن الحرية 
وقدراً أقل من القم��ع - ماذا لو لم تحقق هذه 
الدولة م��ا نطمح له م��ن عدال��ة وديمقراطية 
بالق��در الذي يجعلنا نلت��زم بنظامها، على الرغم 
من تحقيقه��ا لبعض الحرية؟ هل س��أبقى حينها 

عل��ى موقفي الداع��م لإقامة دولة فلس��طينية؟ 
لا، ل��ن أفع��ل. وإن تحول��ت إلى س��لطة قمعية 
أخرى س��أقاتلها دون تردد، س��أقاتلها من أجل 
إن��زال العلم. وف��ي الواقع قلتها م��رة؛ إن كانت 
ه��ذه اس��تراتيجية واح��دة، س��وف أقاتل حتى 
يرتف��ع العلم، ولكنن��ي بعدها س��أقاتل من أجل 
إنزال��ه مرة أخرى، لأنني لا أؤم��ن لا بأعلام ولا 
بهويات مخطوطة فأنا أؤمن بالتعددية والتنوع 
ال��ذي تحدثه بي��ن الثقافات، ولذلك فأنا لس��ت 
مع حل الدولتين ولم أش��عر بالمي��ل يوماً نحو 
فكرة كهذه، وليس ذلك فحسب، بل أنها سياسيا 

واجتماعيا وإنسانيا وأخلاقيا غير عادلة إطلاقاً.
في أفلامك تركيز على فقدان الأمل والاستسلام 
يعك��س هذان  للح��زن، فهل 
فق��دان  حال��ة  العنص��ران 
الأمل الس��ائدة ف��ي المجتمع 
الذي  الفلسطيني، سواء ذلك 
تحت الاحتلال أو في الشتات؟

أعتقد بحك��م الأمر الواقع أن 
خطوة صناع��ة فيلم هي بحد 
ذاتها فعلٌ نابعٌ من أمل، وبهذا 
فإن الأس��ئلة المتعلقة باليأس 
تتناقض ف��ي واق��ع الأمر مع 
حقيق��ة أن هن��اك فيلماً، فلو 
كنت يائس��اً لما خرجت بفيلم 
عنوانته »الزمن المتبقي« ولذا 
فإنني لا أعتقد أن هذا السؤال 
ينطب��ق على وج��ودي لأنني 
أؤمن بأنه لا زال هناك أمل، 
ولا شيء سوى الأمل، فلست 
في أجواء ما بعد نهاية العالم، 
ونح��ن لا نجل��س مرتديي��ن 

الأقنعة الواقية من الغاز!
بمثابة  المتبق��ي« هو  »الزمن 
تحذي��ر م��ن الانح��دار ف��ي 
الوضع الراهن، أو التراجع عن 
حالة الأش��ياء. فالم��رء يُحذر 
لأن الأمل موجود، وعند ابتكار 
الص��ور الجمالية ف��إن المتعة 
ليس��ت بالمرضية. أنا لا 
أج��واءً روحانية  أعيش 
فذلك هو الأمل الوحيد 
على القائمة. في الوقت 
ذاته أس��تطيع القول أن 
الشكل من  مساحة هذا 
أش��كال رد الفع��ل، من 
التأمل من السرور، من 
زعزعة  ف��ي  الإيجابي��ة 
الس��لطات  اس��تقرار 
الذين  أولئك  المعتدية؛ 
يريدون أي ش��كل من 
أش��كال الحي��اة الأفضل 
آخذة في التقلص. لسنا 
المنتصري��ن بالضرورة، 
نحن لسوء الحظ نسعى 
فقط لمقاوم��ة التردّي، 
فالق��وى الت��ي تح��اول 
تقلي��ص طموحاتنا نحو 
الديمقراطي��ة هي أكبر 

مما نتخيل بكثير.
بالنس��بة للأف�الم الت��ي 
يتم إنتاجه��ا اليوم والتي 
تدعو إلى مناهضة اس��رائيل، هل تشعر أنها تعد 

نموذجاً فعالًا من المقاومة؟
هل هناك أعمال فنية تعبّر عن مثل هذا الشكل 
من أش��كال المقاومة؟ مث��ل أفلامي؟ أعتقد أن 
الفلس��طينيين قد احتل��وا الصدارة نظ��راً لواقع 
الحي��اة اليومي��ة ال��ذي يواجهونه م��ن الاحتلال 
والاضطهاد والقمع ولا زالوا قادرين على مواجهته 
فعلياً بمس��احة قليلة جداً واحتمالات ضئيلة جداً 
في التعبير عن أنفسهم بصورة جمالية، فهم حتماً 
في الطليعة. قد لا يكونون متفردين بشكل خاص 
من الناحية الجمالية ولكنني في المقابل أرى أن 
مجمل المحاولات الجمالية في كل مكان يساهم 
في تحرير فلسطين فضلا عن التحرر من جميع 

الاحتلالات. 

إيليا أثناء الحوار- خاص رمان



إذن هل تعتقد أن السينما الفلسطينية هي شكل 
من أشكال المقاومة؟

لي��س بالضرورة الفلس��طينية وحس��ب، ولكنني 
أعتقد أن الس��ينما، س��ينما معينة، هي شكل من 
أش��كال المقاوم��ة، خاص��ة حين تك��ون موطن 
تش��كيك أخلاقي معين؛ من مكان معين، موطن 
س��رور وإلهام لتش��كيل ديمقراطي معين، حينها 
تصبح وبكل وضوح ش��كلًا من أش��كال المقاومة. 
وحقيقة أننا نح��اول ونتخطى الحدود ونخترقها 
إنم��ا هي محاولة من��ا في الواق��ع لإيصال فكرة 

المقاوم��ة للآخرين وذلك لوق��ف التردّي بحد 
ذاته. »السينما الفلس��طينية« مصطلح لا شك أنه 
يستخدم بش��كل دقيق، مصطلح يمكن لخصومنا 
اس��تخدامه من أجل تقييدنا، ولكن ما نفع ذلك؟ 

فنحن نعلم أننا فلسطينيون!
ما رأيك بالمقاطعة الثقافية؟ هل تؤيد المقاطعة 

الأكاديمية والثقافية لإسرائيل؟
لق��د بدأت حق��اً عملي��ة تقييم ال��ذات وكذلك 
تعري��ف وإع��ادة تعريف هذا المصطل��ح... أرى 
الكثي��ر م��ن الإنصاف ف��ي المقاطع��ة الأكاديمية 

ف��ي اللحظة التاريخي��ة التي تجري به��ا إزاء ما 
قامت به إس��رائيل في الاون��ة الاخيرة، وأعتقد 
أنها بالتأكيد خطوة مثيرة للاهتمام لا س��يما نهج 
العمل المتبع والمثير للاهتمام كذلك، فقد زعزع 
اس��تقرار الممارسات الصهيونية في مكان ما في 
المؤسس��ة، لأن الإس��رائيليين بغيضي��ن بالفع��ل 
مؤسس��ة وحكومة. ولكنني أواجه بالفعل مشكلة 
في تقبل مقاطة أي ش��يء وفي أي وقت خاصة 
حين تقضي على الجيد والسيئ والقبيح على حد 
س��واء، ولذلك أجد صعوبة ف��ي مواجهة بعض 

ه��ذه المقاطعات –ولك��ن باس��تثناء الأكاديمية 
منه��ا، وذل��ك للكثير مم��ا استش��عرته فيها من 
التخطيط والاستراتيجية وقد خضت حوارات مع 
بعض من روّاد هذه المقاطعة وتناقش��ت معهم 
حولها بما أود أن أعتبره تحفظات لي حول هذا 

الموضوع.

صباح حيدر صحافية كندية ومخرجة سينمائية 
 تقيم في بيروت.

sabafhaider@gmail.com 



بيار أبي صعب

من��ذ اللحظة الأولى، يح��ذّرك من أنه قد يعيد اختراع حياته، كأي ش��خص يروي 
س��يرته الذاتيّة، ذلك هو إيليا س��ليمان صاحب »الزمن الباقي«. لم يفعل في ثلاثيّته 
الأوتوبيوغرافيّ��ة س��وى إعادة »اختراع« الحكاية نفس��ها، في الأماكن نفس��ها أيضاً. 
حكاي��ة أبيه وأمّه والأهل والجيران، والطفل ثم المراهق ثم الش��اب الذي كان إياه، 
م��ن وجهة نظر س��ينمائي ولد وكبر في فلس��طين التاريخيّ��ة، »مواطناً« في دولة 

احتلال، ولم يبق له سوى سلاح واحد هو السخريّة.
»الولد الصايع« لم تكن له أيّة علاقة بالفنّ الس��ابع. الأخوة كلّهم احتلوا مراكز علميّة 
وأكاديميّة مرموقة، إلا إيليا الش��قي الذي كان يثير هواجس أهل البلد: »مس��كين 
فؤاد سليمان، تعب وربّى...«. لكنّ فؤاد سليمان كان يردّد لصغيره: »افعل ما تحبّ«. 
تل��ك الأيّ��ام، كان إيليا بشَ��عره الطويل يعزف على الدرامز ف��ي فرقة هارد روك 
أسس��ها مع صحبه في الناصرة. ويستمع إلى »بينك فلويد« وليد زابلين. يتذكّر أنّه 
كان مولع��اً بليونار كوهين و»البيتلز« أيضاً. أب��وه أخذه إلى الطرب العربي، عرّفه 
إل��ى عبد الوهاب وأس��مهان وليلى مراد ونور الهدى وآخرين سيس��كنون أفلامه 

كتعويذة...
ولد في فلس��طين التاريخيّة »مواطناً« تحت الاحتلال، ولم يجد له هناك س�الحاً إلا 

السخريّة
علاقت��ه بالس��ينما كانت تقتصر عل��ى الذهاب إلى »س��ينماتيك حيف��ا«، »كي نلتقي 
البن��ات«... لكنّه تورّط بها لاحقاً. كان الناس في البلد يس��ألون: »طيب ماذا تريد أن 
تفعل بحياتك؟«، فيجيب: »س��أكون س��ينمائيّاً«. وصار أسير الكذبة. راح يلتهم كتب 
الس��ينما التي يأتيه بها أخوه الأكبر من جامعة حيفا. كان يحفظ الأس��ماء، ويس��جّل 
الأفلام بصبر على دفاتره. صار يعرف كل شيء عن أنطونيوني وغودار والآخرين... 
قبل أن يش��اهد لقطة واح��دة من أفلامهم. من أخيه أيضاً اس��تعار كاميرا الفيديو 

الضخمة التي سترسم طريقه...
كان لإيلي��ا صديق بدوي، يعيش في خيمة شَ��عر، وأبوه يرف��ض الانتقال إلى منزل 
في البلدة، تطبيقاً للقرار الذي فرضه الاحتلال على أهل الترحال. بعد الدراسة كان 
يسرح مع قطيع الماعز. راح إيليا يرافقه مع الكاميرا، وإذا به يحقق تمارينه التطبيقيّة 
الأولى: لقطات صامتة وثابتة على العنز وهي ترعى. بعدها اتخذ من عرس بدوي، 

الصدي��ق  رب��ع  ف��ي 
نفسه، ذريعة لتصوير 
فيلم عن »بيت الشَعر 
حقق  هكذا  الأخي��ر«. 
»الس��ينمائي«  نجاحه 
الأوّل، وح��از إعجاب 
الذين  العشيرة  أهل 
»يحبّ��ون  جعله��م 
ف��رزوا  حياته��م«. 
ل��ه أرض��اً، وطلب��وا 
م��ن وال��ده تحويل 
اس��مه إلى علي كي 
إح��دى  يزوّج��وه 
القدر  لك��ن  بناته��م. 

شاء غير ذلك.
ذات يوم حضر عرض 
»متضام��ن«  فيل��م 
هو  فلس��طين،  م��ع 
القضب��ان«  »وراء 
بارب��اش،  لي��وري 
فهاجم بشدّة نظرته 
النمطيّة والس��طحيّة 
إلى الناس وقضيّتهم. 
بلديّ��ة  رئي��س 
آن��ذاك،  الناص��رة 
الراح��ل  الش��اعر 
توفيق زيّاد، لم يفهم 
س��بب غض��ب ذلك 
الراديكال��ي  الش��اب 
ال��ذي يحبّه. وعندما 
كان  المخ��رج،  تكلّم 
فوقيّ��اً وس��خر من 
وأوّله��م  منتقدي��ه 
إيلي��ا: »أن��ا فعلت ما 
عليّ، الآن عليكم أنتم 

ـــ��ـ خصوصاً الفتى الجالس هناك ـــ��ـ أن تفعلوا ما عليكم!«. لم ين��سَ صديقنا تلك المواجهة غير 
المتكافئة: »ليس عندي أي ش��عور بالثأر... لكنني أتمنّى أن ألتقي يوماً ذلك الرجل. س��أقول له: تعال 
نتحاس��ب. ماذا فعلت أنت؟ وماذا فعلت أنا؟«...ثم بدأ الترحال. لندن وباريس أوّلًا، بعد اعتقاله على 
يد س��لطات الاحتلال. ثم نيويورك حيث بقي سنوات مهاجراً سريّاً يعمل في أشغال السخرة. هناك 
تبلور وعيه السياس��ي، وتكونت ثقافته، وبدأ يرتاد عالم الفنّ الس��ابع. اكتشف مجازر »صبرا وشاتيلا« 
على التلفزيون... بعدها بس��نوات س��يحقق مع اللبناني الكندي جايس س��لّوم فيلم��ه الاختباري الأوّل 
»مقدّمة لنهاية جدال«. ش��اهده المنتج التونس��ي الراحل أحمد بهاء الدين عطيّة، فطلب من صاحبه 
فيلماً عن حرب الخليج الثانية، ضمن سلس��لة ش��ارك فيها سينمائيّون عرب. هكذا أبصر النور فيلمه 

القصير الثاني »تكريم بالقتل« )١٩٩١(.
في عام ١٩٩٣ عاد إيليا إلى فلسطين، وتولّى تأسيس قسم للسينما في 
جامع��ة بيرزيت. أقام في القدس، وفي ذل��ك البيت صوّر لاحقاً فيلمه 
الروائي الأوّل »س��جل اختفاء« )١٩٩٦( الذي أق��ام الدنيا ولم يقعدها. 
فيلم فلس��طيني ليس فيه أبطال وخطب وطنيّة، بل يكتفي بالس��خرية 
الصامتة. فاز بالجائزة الأولى في »البندقيّة«، وشبّه النقّاد إيليا بباستر كيتون، ومناخاته بسينما الفرنسي 

جاك تاتي.
أما في العالم العربي، في عزّ مرحلة 
أوسلو، فانقسمت الآراء حول الفيلم، 
وهوجم بش��دّة، وأسيئت قراءته... 
واش��تعل س��جال حاد، لم يهدأ إلا 
بعد ظهور فيلمه الثاني »يد إلهيّة« 
)٢٠٠٢( ال��ذي فاز بجائ��زة لجنة 
التحكيم ف��ي »كان«. اليوم بعد كل 
هذه السنوات، يرى المخرج الذي 
اس��تقبل فيلم��ه الجدي��د »الزمن 
الباقي« بحف��اوة عربيّاً، وحاز ثانية 
جوائ��ز »أب��و ظب��ي«، أن الجمهور 
نضج وتغيّر، وأن الأجيال الجديدة 
مهيّ��أة للتفاعل م��ع الخطاب غير 
الفنيّ��ة  والأش��كال  الديماغوج��ي، 

المغايرة. 
خلال الإعداد لفيلمه »الزمن الباقي«، 
كان مس��كوناً برعب السؤال: كيف 

أعود إلى عام ١٩٤٨؟
لم يحد إيليا س��ليمان منذ أواسط 
التس��عينيات عن لغته وأسلوبه في 
الس��رد والتصوير والكتابة الفيلميّة: 
والمش��اهد  قليل��ة،  الح��وارات 
تتداعى وتتقاطع وتتكرّر تصاعدياً، 
والذاك��رة الش��خصيّة ه��ي الإطار 
الدرامي، والسخرية المبطنة تفضح 
الأشياء من دون أي عظة أخلاقيّة، 
بكثي��ر م��ن الفانتازيا والش��اعريّة. 
والس��ينمائي حاض��ر بصم��ت في 
أفلامه، يستعيد فصولًا من سيرته، 

وذاكرة المكان الذي احتضنه.
لعلّ الس��ينما لديه وسيلة اقتصاص 
من العال��م، وتجاوز الواق��ع العبثي 
بالحلول السحريّة والغرائبيّة. بالون 
أحم��ر عليه صورة ياس��ر عرفات 
يطير في س��ماء فلس��طين محلّقاً 
ف��وق المس��جد الأقص��ى. النينج��ا 
القتاليّة  بألعابه��ا  الخارق��ة تقض��ي 
الاحت�الل.  جن��ود  عل��ى  البهلوانيّ��ة 
الس��ينمائي المحاصر ف��ي بلده لا يجد 
وس��يلة لعب��ور ج��دار الع��ار إلا بالقفز 
فوقه بمساعدة العصا الطويلة، كما في 
مباريات القفز العالي... هذا المشهد بات 
يختص��ر »الزمن الباق��ي« الذي عرض 
الربيع الماضي في المس��ابقة الرسميّة 
لـ»مهرج��ان كان«، بعدما ش��ارك إيليا 
في لجنة تحكيم��ه الدوليّة )٢٠٠٦(، ثم 
حقق فيلماً قصيراً في س��تينيّته، بعنوان 
مش��روع  )٢٠٠٧(، ضم��ن  »ارتب��اك« 
ش��اركت فيه مجموعة من المخرجين 

العالميين.
خ�الل الإع��داد لـ»الزمن الباق��ي« كان 
مس��كوناً برعب الس��ؤال: كي��ف أعود 
إلى عام ١٩٤٨؟ كي��ف أحكي عن تلك 
المرحل��ة التي لا أعرفه��ا؟ أعاد قراءة 
ملاحظ��ات وال��ده عن س��نوات النكبة، 
واس��تعاد قصص��اً حقيقي��ة م��ن الذين 
عايش��وها. يحك��ي لن��ا كيف ص��وّر في 
أماكن وق��وع الأح��داث، وكيف مثّلت 
خالته، ه��ذه المرّة، دور أمّ��ه الراحلة. 
الس��ينمائي المستقرّ في باريس لم يعد 
متحمّس��اً لزيارة الناص��رة منذ رحيل 
والدي��ه. ص��ار يجد صعوبة في دخول بيته العائلي. نس��أله إذا كان س��يحقّق ذات يوم فيلماً لا علاقة 
له بفلس��طين »لم لا؟ قد أحكي عن تجربة أخرى، مرتبطة بمكان آخر«... ثم يس��تدرك بعد لحظة 

شرود: »بتعرف؟
حتى لو رحت أش��تغل فيلم عن الغوريلا، بتطلع غوريلا فلس��طينيّة. أينما ذهبت تحمل معك حكايتك 

في النهاية«.
__________

عن الأخبار اللبنانية وبيار محرر الصفحات الثقافية فيها

إيليا سليمان: باستر كيتون الفلسطيني قفز فوق جدار العار

سينما

إيليا في كان



عدنية شبلي

تجري أحداث فيلم إيليا سليمان »الزمن الباقي« ليس فقط في ما 
بقي من زمان، لكن أيضاً من مكان، في فلس��طين. يبدأ الش��ريط 
بانطلاق س��يارة أجرة من مطار اللد تحمل داخلها مسافراً تظهر 
فقط حقيبته لحظة يضعها السائق في الصندوق. خلال الرحلة، وبينما 

يظهر السائق الإسرائيلي بوضوح، يبدو 
المس��افر الجال��س في المقع��د الخلفي 
غي��ر واضح. ع��دم القدرة عل��ى رؤية 
الأخي��ر، تثير لدى المش��اهد، كما لدى 
السائق، الإحس��اس بالتنبّه والهلع. أليس 
عدو العصر ه��و اللامرئي، أو من حُوّل 
إل��ى لامرئي؟ لا يتوقف انع��دام الرؤية 
عند هذا الحد. فجأةً تهب عاصفة تبدو 
بإشارة من السائق »توراتية«؛ تؤدي إلى 
غي��اب قدرته على رؤي��ة الطريق، يليها 
توقف الإرس��ال اللاسلكي. هناك تتوقف 
الرحلة. وم��ن هذا التوقف، يس��تحضر 
الفيل��م ثلاث حالات مماثل��ة من انقطاع 
الصل��ة بالزمان والمكان المألوفين، لكن 

ذات عواقب أشد فجاعةً وإيلاماً.
الانقط��اع الأول يحدث في 1948، حين 
تحتل الـ »هاغانا« الناصرة، وتغادر حبيبة 
فؤاد سليمان فلس��طين، بينما يبقى هو 
يق��اوم حتى يُقبض عليه. لكن فؤاد ينجو 
ويبق��ى على قي��د الحياة ف��ي الناصرة، 
حيث يتزوج فتاة ينجب منها إيليا. يتابع 
الفيل��م حي��اة العائلة التي تب��دو حركتها 
محدودة في الحي، الذي يعيش بدوره 
تحت س��طوة رتاب��ة قاس��ية. ثمة جار 
يحاول الانتح��ار، لكنّه ينجو بمس��اعدة 
ف��ؤاد، فيبق��ى على قي��د الحي��اة فقط 

ليحاول الانتحار مرة بعد مرّة.
كلما حاولت إحدى الشخصيات الخروج من حدود الحي والعيش 
الرتيب، س��رعان ما تظهر المحاولات لصدها بالرتابة نفسها. حين 
يذهب الأب فؤاد لصيد الأس��ماك مع صديق، تأتي الدورية ذاتها 
للتأك��د من أوراقهما. لا يجد الجنود أي خ��رق قانوني في المرة 
الأولى، لكنّهم يس��تغربون في المرة الثاني��ة أن يقطع الرجلان كل 

الطريق إل��ى هنا لصيد الأس��ماك: 
»ألا يوجد بحر في الناصرة؟« يسأل 
الجنود. في المرة الثالثة وحين يمر 
الجنود أنفس��هم لا يعلّقون بش��يء، 
لكن الشرطة تدهم لاحقاً بيت فؤاد 
بتهم��ة تهريب الأس��لحة عبر البحر 

إلى لبنان!
ليس هن��اك، ل��رأب الانقط��اع في 
الم��كان، إلا القف��ز بالعص��ا من فوق 

الجدار
وبينم��ا تس��تهدف مح��اولات الحد 
من الحركة، جيلَ الأب الذي عايش 
النكبة، يخضع جيل الاب��ن إيليا ـــــ 
الثاني ــــ��ـ لمحاولات  أي الجي��ل 
تهجين وعيه الجماعي. هكذا يضطر 
رفاق إيليا في المدرسة إلى ترديد 
النش��يد الوطني الإس��رائيلي. ورغم 
حفظه عن ظهر قلب، ف��إنّ التردّد 
ه��ذه  أن  يكش��ف  التصفي��ق،  ف��ي 
الأناشيد الملقّنة لم تنجح في اختراق 
العفوي للأطفال. ويتضح  الإحس��اس 
فش��ل محاولات التهجين هذه حين 
يبدأ مدير المدرس��ة لاحقاً بتوبيخ 
إيلي��ا لقوله إنّ أميركا اس��تعمارية، 
فيكون تأثير التوبيخ في الطفل إيليا، 
أنّ��ه يغيّر كلامه في الم��رة اللاحقة، 

ليعلن أن أميركا... إمبريالية!
الانقطاع الثاني م��ع الزمان والمكان 
يأتي حين يبل��غ إيليا عمر أبيه خلال 
النكب��ة. ي��روح إيليا الش��اب يمضي 
وقته في نقل والده إلى المستشفى 
للع�الج، أو برفق��ة صديقي��ن يتابع 
معهما حال��ة الاغتراب التي يعيش��ها 
أهل الناصرة. ذات يوم، يغادر البلاد 
بعدم��ا وصلت��ه معلوم��ات تفيد أنّ 

الس��لطات الإس��رائيلية تنوي اعتقاله. علماً بأن التفاعل السياس��ي 
الوحي��د في الفيلم، هو النظر من ش��رفة البي��ت إلى مواجهة بين 
الش��رطة الإس��رائيلية وش��باب من جيله، كما لو أن الانخراط في 

الصراع السياسي يبدأ لحظة النظر إليه.
أخيراً يعود إيليا إلى فلسطين، إلى الناصرة، إلى المكان الأوّل الذي 
تركه. يجلس برفقة صديقي��ه القديمين في مقهى، كما لو أنه لم 
يكن هن��اك غياب 
ف��ي  انقط��اع  أو 
والمكان.  الزم��ان 
على  هن��اك  لكن 
الوق��ت  الأق��ل 
ال��ذي مضى. كبر 
الثلاثة،  الأصدق��اء 
ونم��ا جي��ل ثالث 
ليس أقل اضطراباً 
س��ابقيه.  م��ن 
الفلس��طيني الذي 
خلال  واشياً  عمل 
وس��اعد  النكب��ة، 
الـ»هاغان��ا« عل��ى 
اكتش��اف مقاتلين 
فلس��طينيين مثل 
س��ليمان،  ف��ؤاد 
كش��رطي  يع��ود 
الق��وات  مرافق��اً 
حين  الإس��رائيلية 
البي��وت  تده��م 
 ، لفلس��طينية ا
ومنه��ا بيت عائلة 
ف��ي  س��ليمان. 
الثال��ث،  الجي��ل 
الفلسطيني  تحول 
ش��رطياً  نفس��ه 
يضايق الأطفال الفلس��طينيين، أو خادماً للممرضة الفيليبينية التي 
تخدم بدورها سيّدة مسنّة، ليس إّال زوجة فؤاد، أي والدة إيليا.

في الواقع، مشاهد كثيرة في الفيلم، لا تصور الأحداث ذاتها فحسب، 
بل تفعل ذلك بالأسلوب ذاته أيضاً؛ من الموضع والبعد والمقاييس 
ذاتها. بالتالي كل ما تغيّر هو الزمن الذي يعبر بالشخصيات، فتكبر 

وتش��يخ وهي محتجزة في الدائرة نفس��ها. هناك مشاهد تحيلنا 
على س��ينما باس��تر كيتون وجاك تات��ي. لكن الفيل��م يذكّر أيضاً 
بسينما شارلي ش��ابلن. إضافةً إلى البعد السياسي ـــــ الاجتماعي 
المركزي في أفلام ش��ابلن، وهو بمثابة ركيزة سينما سليمان، إذ 
يعتمد الأخير على ش��كل ومضمون لقطات يذكِّر بأسلوب شابلن. 
عند الاثنين، العناصر في الكادر محدودة، وذات بساطة مدروسة 
لكن بخفيّة ش��ديدة. كذلك كل مشهد يَعرض أكثر ما يمكن في 
أقل لقطات وحركة. لكن ما يحيل التقارب بين المخرج الفلسطيني 
وش��ابلن، ليس فقط أسلوب التصوير ومضمون اللقطات، بل دور 

الشريط الصوتي.
تأخذ الموسيقى في سينما إيليا سليمان دوراً أساسياً، يفوق دور 
الحوار. مع أن »الزمن الباقي« ليس فيلماً صامتاً بالمفهوم العادي، 
إلا أن الح��وار فيه قليل. وإذا تحدثت الش��خصيات، يبدو حوارها 
كأنه لم يكن لش��دة عبثيته. هذه العبثية تذكّر بعبثية ش��ابلن حين 
تحدث لأول مرة في تاريخه السينمائي، في فيلم »الأزمنة الحديثة« 
)1936(. هنا، يقدم ش��ابلن أغنية بلغة غير مفهومة؛ أو ما يس��مّى 
لغ��ة »الجبريش«. غي��ر أن الأفعال في »الزم��ن الباقي« تبقى أكثر 
صغراً وثانوية من تلك التي يعرضها ش��ابلن أو حتى تاتي وكيتون، 
كما يتجلى في مش��اهد الفيلم، أكانت مصوّرة في الناصرة أم في 

رام لله، بما فيها المشاهد التي تصوّر فعل »المقاومة«.
وحده��م الذي��ن ينجون ـــــ إل��ى حدّ ما ـــــ م��ن الاضطراب 
العني��ف ال��ذي تخلّفه النكب��ة لأجيال م��ن الفلس��طينيين، هم من 
يستمرون في المقاومة، ولو بتجاهل المحتل وقوته وقدرته على 
الإره��اب. مثلًا، خلال جلوس الأم على ش��رفة البي��ت في الناصرة 
بع��د موت الأب، تنطلق ألعاب ناري��ة احتفالًا بمرور 60 عاماً على 
إنشاء دولة إسرائيل. عندها تدير الأم بصرها نحو الجهة الأخرى، 
مانع��ة هذه الألعاب م��ن تحقيق هدفها، وهو ج��ذب الأنظار. هنا 
المقاومة تتجلى ببساطة عبر »عدم النظر«. وكما تتجلى المقاومة 
عبر »الفعل الصغير«، تتجل��ى المتعة أيضاً عبر الفعل الصغير. أثناء 
جلوس الأم بس��كون على الشرفة، يضع إيليا أغنية، فتبدأ الأم بهزّ 
، لمرات عدة، على  ساقها اليمنى التي تظهر من تحت الطاولة بتأنٍّ

وقع الموسيقى.
أخيراً هذا ما يفعله إيليا سليمان أيضاً، إذ يلجأ إلى »الفعل الصغير« 
للخروج من هذا السجن الذي يقدم الفيلم سرداً دقيقاً لهندسته. 
ه��ذا الفع��ل الصغير بدوره يحتاج إلى ق��وة هائلة؛ أكبر من تلك 
التي يتمتع بها المحتل، بل أبطال الألعاب الأولمبية: لرأب الانقطاع 
ف��ي المكان، لي��س هناك إّال حلّ واحد هو القف��ز بالعصا من فوق 
الجدار المزروع في قلب فلس��طين، ويبل��غ ارتفاعه ثمانية أمتار. 
إيليا يجد هذه القوة، في حيّز المتخيّل الذي يوفره الإبداع عامةً، 

والسينما على وجه الخصوص.
__________

عن الأخبار

إيليا سليمان: عن انقطاع الصلة بالزمان والمكان

فريق الزمن المتبقي

إيليا في كان

سينما



علاء حليحل

كي تعرض فيلماً في إسرائيل، 
يجب أن يصدّق عليه »مجلس 
الرقابة  لك��ن  الأف�الم«.  مراقبة 
والمن��ع الأساس��يين يأتيان من 
الع��رض  ودور  الموزعي��ن 
ه��م  الإس��رائيلية.  التجاري��ة 
يمارس��ون رقابة ذاتية سياسية، 
تلغ��ي كلّ م��ا لا يس��توي م��ع قي��م إس��رائيل 
الصهيونية، وهذا ما نس��مّيه »تعاظم الفاشية في 
إسرائيل«.... وآخر ضحاياها إيليا سليمان وفيلمه 

»الزمن الباقي«.
يصعب طبعاً أن نجد منتجين يملكون الش��جاعة 
للحدي��ث عمّ��ا ي��دور الي��وم، في من��اخ الحقد 
المتصاعد الذي يؤثر في جميع المناحي الحياتية. 
لكن المنتج الإسرائيلي آفي كلاينبرغر الذي عمل 
منتجاً مس��اعداً لفيل��م »الزمن الباق��ي«، يملك 
تلك الش��جاعة. كلاينبرغر يعيش آثار »الفاش��ية 
المتعاظمة« بنفس��ه، وفق ما يقول لـ»الأخبار«. إذ 
ي��رى »الزم��ن الباقي« مُقصىً ع��ن الصالات في 
إس��رائيل، ولم تعرضه حتى الآن إلا أربع صالات 
ف��نّ وتجربة )س��ينماتيك(، أبرزها »س��ينماتيك 
ت��ل أبيب«. كلاينبرغر يقول إنّ الموزعين ودور 
الع��رض يتذرّع��ون بحجج تجاري��ة واهية، مثل 
عدم قدرة الفيلم على تحقيق الإقبال الجماهيري. 
»أنتظ��ر نجاح الفيلم تجارياً في »س��ينماتيك تل 

أبيب«، عندها سنرى ما سيقولون«.
يروي الشريط قصة عائلة سليمان من عام 1948 
حتى اليوم، م��روراً بأهم المحط��ات التاريخية، 
وغن��يّ عن الق��ول أنّ الرواية تختل��ف كلياً عن 
»القي��م الصهيونية الأساس��ية« )»الأخبار« ٢٠/ ٧، 
 .)٢٠١٠/١/٢٩ ث��م  و٢٠٠٩/١١/٣٠،  و١٠/١٩، 
يُش��بّه الناق��د يئير رافي��ه الأجواء الي��وم بأجواء 
الثمانينيات التي أفرزت الانتفاضة الأولى. ويورد 
مثالًا عن فيلم ش��هير لعاموس غيتاي تناول قصة 
عمّ��ال عرب يبن��ون البيوت لليهود ويش��تاقون 
لأراض��ي آبائه��م، م��ا أدى إلى تهمي��ش غيتاي 
وإبعاده ع��ن التلفزيون الإس��رائيلي الرس��مي، 
و»الشعور بالإسكات وقمع حرية التعبير والإنكار« 
بحس��ب قوله. والأجواء اليوم عصيبة ومتشجنة: 
جريدة »معاريف« تلغي نش��ر لق��اء مع الممثل 
والمخرج محمد بكري )»جنين، جنين«(؛ ش��ركة 
»ي��س« للبثّ والإنتاج تتراج��ع عن عرض »الجنة 
الآن« لهاني أبو أس��عد الذي لم يُعرض أيضاً في 
الأراضي الفلسطينيّة المحتلّة عام ١٩٤٨، وأمثلة 
أخ��رى لـ»يس« آخرها فيلم »يافا« لإيال س��يفان 

الذي مُنع أيضاً داخل الخط الأخضر.
يق��ول كلاينبرغ: »ه��ذا الجو لي��س جديداً على 
الدول��ة. لكن الخط��اب يختل��ف الآن، وخصوصاً 
منذ س��طوع نج��م أفيغدور ليبرم��ان. الناس لا 
يري��دون أن تدع��م المؤسس��ة أيّ أمر يخالف 
القيم الأساس��ية للدولة بوصفه��ا دولة »يهودية 
ديموقراطية«. انظر ماذا يحدث مع لجان القبول 
للبلدات اليهودية التي ترفض أن يس��كن العرب 
فيها. هذه عنصري��ة مُقوننة بل أبارتهايد. أتوقع 
سَنّ قوانين تقيّد دعم الإنتاجات السينمائية لدى 

الصناديق الداعمة«.
ش��نّت بعض الصح��ف هجوماً عنيفاً عل��ى إيليا 
سليمان. ولم تنشر معه أيّة حوارات، إذا استثنينا 
مجل��ة »عغبار هعير«. لقد تجرأ مراس��لها أفنير 
شبيط على نش��ر لقاء مع السينمائي الفلسطيني، 
مما جاء فيه: »لا أعتقد أنّ هناك مكاناً للمقارنة 
بي��ن الدول��ة الصهيوني��ة والنازي��ة. إنه��ا تذكِّر 
أكث��ر بالاتح��اد الس��وفياتي ومعس��كرات العمل 

والسّ��خرة الت��ي أنش��أتها«. أثار الح��وار حفيظة 
زبول��ون أورليف، رئيس لجن��ة التربية والثقافة 
في الكنيس��ت الذي لم يتأخر ردّ فعله: »للأس��ف 
هناك مواطنون س��ابقون بمثابة طابور خامس، 
اس��تغلوا الديموقراطية الإس��رائيلية وميزانياتها 
لمحاربة إس��رائيل بوصفها دولة يهودية. أتوقع 
من المؤسس��ات الثقافية أن تتحلى بالمسؤولية، 

وألا توفر منصة لمبدعين يعلنون رغبتهم في
مناهضة شرعية دولة إسرائيل. لا علاقة للمسألة 
هنا بحري��ة التعبير، ب��ل هي قضيّ��ة التعاون مع 
أع��داء الدولة، والتحريض على دولة إس��رائيل 
والشعب اليهودي«. ورغم أنّ »الزمن الباقي« لم 
يحظَ بأيّ دعم مادي من مؤسسات الاحتلال، إلا 
أنّ أورليف يهاجمه، موجهاً سهامه إلى الصالات 
التي قبلت بعرض��ه، فيما تتلقى دعماً من »لجنة 

أورليف للثقافة«.
وقد توقّف في المقاب��ل بعض النقاد في صحف 
الاحتلال، عند جودة الفيلم. فقد علّق أوري كلاين، 

في  الس��ينمائي  الناقد 
»إنّ��ه  »هآرت��س«: 
فيلم جميل جداً )...( 
س��ليمان  أنّ  يثب��ت 
فن��ان  إل��ى  تح��وّل 
كبير، ومعلم يسيطر 
عل��ى أدوات فن��ه«. 
أم��ا جدع��ون ليفي، 
الصحاف��ي المعروف 
المتواصلة  بتغطيت��ه 
للفلسطينيين والعرب 
في »هآرتس«، فكتب: 
»ف��ي 1948 غطين��ا 
المعتقلي��ن  أعي��ن 
بقم��اش  الع��رب 
وصرخن��ا  الفاني�ال 
عليهم بفظاظة »افتح 
كما  تمام��اً  الب��اب!« 
 .2010 ف��ي  نفع��ل 
تح��ت  جدي��د  لا 
فلس��طين  س��ماء 

وإسرائيل«.
»م��ن وظائ��ف الفن 
اليهود  يضحكن��ا.  أن 
ف��ي  الن��كات  رووا 
بدّ من  الغيتوات، ولا 
لم��اذا  يفهم��وا  أن 
الفلسطينيون  يروي 
الن��كات في مخيمات 
اللاجئين«، يقول إيليا 
يبدو  لكن  س��ليمان. 
بعض  متفائ��ل  أنّ��ه 
الش��يء، إذ لا أح��د 
يضحك في إسرائيل 

اليوم!

الآن  النكب��ة  رواي��ة 
وهنا 

»الزم��ن  زال  م��ا 
الشاشة  على  الباقي« 
ف��ي  بي��روت،  ف��ي 
»متروبوليس/  صالة 
صوفي��ل«  أمبي��ر/ 
فية  ش��ر لأ ا (
 . )2 0 4 0 8 0 /0 1
الش��ريط  ينقس��م 
الذي عدّه النقّاد من 

أنض��ج أعمال صاح��ب »يد 
إلهي��ة«، إلى ث�الث مراحل: 
الس��بعينيات وأيامنا  النكب��ة، 
الراهنة، وتدور أحداثه بين 
يس��تعيد  الله.  ورام  الناصرة 
سليمان الأحداث والمحطّات 
الحاسمة، انطلاقاً من سيرته 
الذاتيّ��ة والعائليّ��ة. ويحضر 
الفيلم  كالعادة ف��ي  صامت��اً 
الغن��ي بش��ريطه الصوت��ي، 
)ش��ريف  الفني  وتصميم��ه 
على  إيليا  يس��تعيد  واك��د(. 
طريقت��ه محط��ات مفصلية 
الفلس��طينية،  الرواي��ة  ف��ي 
بكثير من السخرية والمرارة 
وخفّة ال��دم، مواصلًا تقليداً 
عريقاً في الثقافة الفلسطينيّة 
خصوص��اً(،  الداخ��ل  )ف��ي 
ه��و الاتج��اه الس��اخر الذي 
أطلقه إمي��ل حبيبي صاحب 

»المتشائل«.
__________

عن الأخبار

يف إسرائيل إيليا سليمان... الفيلم الذي يُخ

١٩٧٨اعتقاله على يد سلطات الاحتلال، ثم السفر إلى لندن وباريس. أقام في نيويورك 12 عاماً، ابتداء من ١٩٨١ \\  ١٩٦٠ الولادة في الناصرة )فلسطين( \\ 
١٩٩٠فيلمه الأول »مقدّمة لنهاية جدال«، حاز جائزة أفضل فيلم تجريبي في »مهرجان أتلانتا«. تبعه »تكريم بالقتل« ضمن سلسلة نظرات عربيّة إلى 
١٩٩٦باكورته الروائيّة الطويلة »سجل اختفاء«، حازت الكاميرا الذهبيّة في »مهرجان البندقيّة«. وكان لا بدّ من الانتظار ٦ سنوات كي  حرب الخليج الثانية \\ 
٢٠١٠ »الزمن الباقي« هو الحلقة الأخيرة من ثلاثيته الأوتوبيوغرافيّة ينجز فيلمه الطويل الثاني »يد إلهيّة« الذي حاز جائزة لجنة التحكيم في »كان« \\ 

بوستر الزمن المتبقي

سينما



غالية قباني

»لأغ��راض ثقافية فقط«، هي العبارة التي تكتب 
عادة ل��دى موظفي الجمارك عندما ترس��ل 
طبع��ات من الفيل��م الى خارج الب�الد، ويهدف 
تسريع رحلة الفيلم من خلال العملية الجمركية. 
ولكن في اس��رائيل، تلفت العب��ارة الموضوعة 
على أي ش��ريط فلس��طيني، انتب��اه الموظفين 
الى ض��رورة مراقبة الش��ريط وإعاقة حركته 
الى بلدان العال��م الاخرى. المخرجة البريطانية 
س��ارة وود اس��تخدمت هذه الاش��ارة عنواناً 
لش��ريط وثائق��ي يبحث في تدمير الأرش��يف 
السينمائي الفلس��طيني بعد الاجتياج الاسرائيلي 
لبيروت عام 1982، وحاولت ان تملأ الفراغات 
من خلال ذاكرة الاش��خاص وبقايا الأفلام. فيلم 
المخرجة وود، عرض ف��ي صالة تيت غاليري 
للفن��ون، وسيش��ارك ف��ي تظاه��رة الأف�الم 

القصيرة بمهرجان روتردام هذا العام.
تستهل المخرجة س��ارة وود شريطها بالعبارة 
التالي��ة: »ف��ي عص��ر تهيم��ن علي��ه الص��ورة 
المتحرك��ة، كيف يمكن ان تش��عر أمام حقيقة 
عدم وجود صورة للم��كان الذي جئت منه؟«. 
ومناس��بة تلك العبارة، ضياع أرش��يف السينما 
الفلس��طينية الوطني الذي أس��س عام 1976، 
وض��م مئ��ة ش��ريط فلس��طيني يوث��ق لنضال 
الفلس��طينيين ف��ي حياته��م اليومية. تأس��يس 
الأرشيف كان محاولة للإمساك بتنوع التجربة 
الفلسطينية، بدلًا من التماهي مع الانتاج الغربي 
في هذا المجال. لكن الأرشيف فقد عام 1982 
مع الاجتياح الاس��رائيلي للبنان وحصار بيروت، 
وبقي فقط عدد قليل من تلك الأفلام على قيد 

الحياة.
إتصالات

تقول س��ارة وود »في حالة عدم وجود وثائق 
مادية، فإن العثور على مادة فيلمية حيّة، يتوقف 

على الأفراد وعلى الحوار 
بيننا«. وقد توفرت مادة 
ثقافية  »لأغ��راض  فيل��م 
الكثير من  بع��د  فق��ط«، 
البحث وسخاء الاصدقاء 
في المساعدة. من هؤلاء 
الأشخاص، آن ماري جاسر التي عرضت بعض 
تل��ك الأعمال في نيويورك، وس��اهمت بربط 
وود مع المخرج الفلسطيني مصطفى أبو علي 
)رحل صيف 2009(، وقد استخدمت مقتطفات 

له كان نش��رها حول الس��ينما 
ربطتها  كذل��ك  الفلس��طينية. 
بالمخرج��ة خديجة حباش��نة، 
التي اعطت ش��هادتها، ومدت 
المخرج��ة بلقط��ة ناجية من 
فيلمها »أطفال ولكن« )1980(. 
واتصلت سارة وود بالمخرج 
العراقي الأصل قيس الزبيدي، 
ال��ذي عم��ل مع مؤسس��ات 
الفلس��طينية  التحرير  منظمة 
لعت على  لسنوات طويلة، واطَّ
الس��ينمائي  كتابت��ه وانج��ازه 
ف��ي هذا المجال، وقد س��مح 
باس��تخدام مقتطف من  له��ا 
فيلم��ه »بعيداً ع��ن الوطن«. 
من بين الافلام التي استعيدت 

بالذاك��رة، »عائد الى حيف��ا« )1981( للمخرج 
قاسم حول، بتعليق من آن ماري جاسر، وفيلم 
»ب��كل روحي وبدم��ي« )1969( لمصطفى أبو 
علي، كما يتذكر احد الس��ينمائيين الفرنسيين. 
كذلك فيلم »كفر ش��وبا« )1975( لسمير نمر، 
باس��تعادة م��ن الس��ينمائي التونس��ي خميس 
خياط��ي. أيض��اً اس��تعانت المخرج��ة بلقطات 
قديم��ة من أرش��يف ص��ور ثابت��ة ومتحركة 
لفلس��طين قبل عام ثمانية واربعين، من ذلك، 
لقطات من ش��ريط صوره لوي لوميير بعنوان 
»مغ��ادرة الق��دس بالقط��ار« )1887(. وكأن 
بالمخرجة تقول: كانت هناك بلاد قبل اختراع 

الدولة الاسرائيلية اذن«!
تؤمن المخرجة س��ارة وود بأهمية الأرشيف، 
وتعتقد أننا يمكن ان نتعلم من ش��ظايا الماضي 
هذه. إن التاريخ يكرر نفس��ه و لا يوجد ش��يء 

ثاب��ت. إذا نظرت��م الى ص��ورة م��ن الماضي، 
س��تبدو للوهل��ة الاول��ى، ثابتة ف��ي الزمن. أنا 
أعم��ل لإظهار كيف إن الوقت ليس ثابتاً أبداً، 
فه��و دائماً ف��ي حالة حركة إل��ى الأمام، يربط 

الماضي بالحاضر والمستقبل«.
الرسم فعل سينمائي

بعيداً من سمو الهدف الذي تعمل لأجله وود، 
للمرء ان يفكر، كيف حلت المخرجة إش��كالية 
تكوين فيلم عن أرش��يف ضائ��ع، اي من دون 

م��واد خام للاس��تخدام، عدا الش��هادات وبضع 
لقط��ات فق��ط. الفيلم م��ن الن��وع التجريبي لا 
الوثائق��ي التقلي��دي، لجأت في��ه المخرجة الى 
تقنية الرس��م، لاس��تكمال الفراغ ف��ي الذاكرة 
من خلال الرس��وم. وقد كلف��ت الفنان وودرو 
فينك��س، ان يعك��س تصوره لقص��ة الفيلم التي 
عرضته��ا عليه. وبعد ذلك، ق��ررت ان تصوره 
وهو يرسم الفكرة بوحي من اللقطة الأرشيفية، 
او بوحي من ش��هادة الذاكرة. كذلك استعانت 
بالرس��وم المتحركة لتروي تقس��يم فلسطين 
ثم انكماش مساحة فلس��طين شيئاً فشيئاً عبر 
الاحتلال الاسرائيلي للأراضي. ولم تنس ان تضع 
حنظلة ناجي العلي كختم على أحد المش��اهد، 
وكأن الفيل��م مه��دى الى إنجازه في تس��جيل 

يوميات شعبه.
كان تصوير يد الفنان البريطاني وودرو، الذي 

لم يزر فلسطين في حياته، وهي ترسم السرد، 
ومش��اهدة الجمهور الغربي لكيفية اس��تيعاب 
الفنان للسرد/ الشهادة، بصرياً، اي وهو يتكون 

رسماً، بمثابة فعل سينمائي بحد ذاته.
يستخدم الرسم هنا، اي الفعل الابداعي، مقابل 
هشاشة الذاكرة الانسانية. وبحلول نهاية الفيلم، 
يكون المشاهد قد س��مع عن تلك الأفلام ولم 
يش��اهدها، فيش��عر بالإحباط من غياب الأصل، 
الأمر الذي يس��تفزه للمس��اهمة في سدّ تلك 
جان��ب  وه��ذا  الثغ��رة، 

محرّض ومشروع للفن.
عود على بدء، وفي إش��ارة 
مرة اخرى الى عنوان الفيلم، 
المخرجة س��ارة  ان  نذك��ر 
وود، كان��ت اطلع��ت عل��ى 
مق��ال للمخرج��ة الاميركية 
م��ن أص��ل فلس��طيني آن 
ماري جاس��ر، كتبت فيه عن 
تجربتها في تنسيق مهرجان 
ف��ي  الفلس��طينية  للس��ينما 

نيويورك.

ف��ي المقال��ة، تحدث��ت عن 
الجوان��ب العملية للتنس��يق، 
والصعوب��ات المادي��ة الت��ي 
وقف��ت أم��ام الحصول على 
الافلام من جميع أنحاء العالم، 
للعرض في الولايات المتحدة. وقد لاحظت جاس��ر 
أن الأفلام المرس��لة من فلس��طين كانت تضيع في 
الإج��راءات »الخطأ«، لكن تبي��ن بعد بحث وتحقيق، 
أن الاشرطة التي يكتب عليها »لأغراض ثقافية فقط، 
وليس للاستخدام التجاري«، تدفع موظفي الجمارك 
في اس��رائيل الى الاطلاع على محتوى الفيلم ومنعه 
من الانتقال خارج البلاد. وفي استخدام تلك العبارة 
عنواناً لشريطها، تتحدى المخرجة البريطانية سارة 
وود، الرقابة الاسرائيلية، رمزياً، بل تسخر منها، في 
محاولتها اس��ترجاع ش��ظايا الذاكرة والمفقود من 
الأفلام الفلس��طينية عن تاريخ هذا الشعب. من هنا، 
فقد اس��تخدمت ورق الجمارك الاسرائيلي مدخلًا 
لعناوين الفيلم، لتؤكد على رس��التها لتلك السلطات، 
ولتثب��ت له��ا ان الزم��ن دوماً في حال��ة حركة الى 

الأمام، ولا يثبت عند الماضي

__________

عن الحباة

تجريبي بريطاني يرمّم ما ضاع من 
أرشيف السينما الفلسطينية

لقطة من الفيلم

برلين ـ  علاء جمعة

الس��ينمائي  برلي��ن  مهرج��ان  منت��دى  ت��وّج 
الفيل��م الوثائق��ي >عايش��ين< ال��ذي أنتجت��ه 
قناة >الجزي��رة< للأطف��ال وأخرجه المخرج 
السويسري نيكولا فاديموف، وحصل >عايشين< 
 Ecumenical( عل��ى جائ��زة لجن��ة الأدي��ان
Jury( التابعة للمهرج��ان وهي جائزة يتوّج بها 
الفيلم الذي يجسّ��د التجربة والمعاناة الإنسانية 
ويلفت انتباه المشاهدين لأهمية القيم الروحية 
والإنس��انية والإجتماعي��ة في الحي��اة وفي فض 

النزاعات.
وقد تسلّم الجائزة يوم السبت في اختتام اعمال 
المنتدى فيصل الحصائري، المنتج المكلّف بتنفيذ 

الفيلم، والمخ��رج نيكولا فاديموف، وذلك خلال 
حفل توزيع جوائز لجان التحكيم المستقلة.

 )Ecumenical Jury( وتمن��ح لجن��ة الأدي��ان
جائزته��ا إلى فيلم واحد عن أقس��ام المهرجان 
المختلفة: المس��ابقة العامة، المنتدى وبانوراما. 
ويت��مّ اختي��ار الأف�الم التي نجحت في تس��ليط 
إنس��انية واجتماعي��ة  الض��وء عل��ى مواضي��ع 
وتقديمه��ا بطريقة موضوعية تأخذ في الاعتبار 

احترام الانسان وحفظ كرامته. 
وتق��ول مليك��ة عل��وان، رئيس��ة إدارة البرامج 
في قناة >الجزي��رة< للأطفال >إن فوز فيلم 
>عايش��ين< بهذه الجائزة هو تتويج للسياسة 
الإنتاجية التي تنتهجها قناة الجزيرة للأطفال في 
تشجيع المبدعين والاهتمام بقضايا الإنسان. كما 

أنه ترجمة لطموح هذه القناة لاختراق الحدود 
والتقريب بين الناس<. 

وأضاف��ت علوان >أن ه��ذه الجائ��زة تهديها 
قناة الجزيرة للأطفال إلى الش��يخة موزة بنت 
ناصر المس��ند، عرفانًا لها بالجميل على دعمها 

المتواصل للقناة منذ بدايتها عام 2005<.
وأضاف��ت علوان أن حصول >عايش��ين< على 
جائ��زة لجنة الأديان )Ecumenical Jury( في 
مهرج��ان عالمي مرموق مثل برلين لهو تأكيد 
على أن هذا الفيلم الوثائقي نجح في نقل معاناة 
الفلس��طينيين في غزة بعد العدوان الاسرائيلي 

عام 2008، وذلك بكل صدق وموضوعية<.
وعبّ��ر نيك��ولا فاديموف عن س��عادته بحصول 
>عايش��ين< عل��ى جائ��زة لجنة الأدي��ان، كما 
أه��دى الجائزة إل��ى كل من تع��اون معه من 
أبن��اء قطاع غزة وس��اعده عل��ى اتمام تصوير 
ه��ذا الفيل��م متمنيً��ا أن تحت��ل تجربته��م مع 
الش��جاعة والعنف��وان مكانً��ا في حي��اة كل من 

يشاهد >عايشين< وتكون نموذجا يحتذى.

الجدي��ر بالذك��ر أن فيلم >عايش��ين< حظي 
خ�الل مهرجان برلي��ن في العروض الخمس��ة 
الت��ي خصصتها إدارة المهرج��ان لعرضه بإقبال 
جماهي��ري غير مس��بوق لفيلم يحم��ل القضية 
الفلس��طينية إلى مهرجان عالم��ي. فقد غصّت 
القاعات التي عرض فيها >عايشين< بالجمهور 
الألماني والدولي، إلى درجة أن بعض الجماهير 
شاهدت الفيلم إما واقفة أو جالسة على مدارج 
قاعات العرض. كما حظي >عايش��ين< بتغطية 
إعلامي��ة كبي��رة من وس��ائل الإع�الم الإلمانية 

والعربية والدولية. 
وتتكوّن لجنة الأدي��ان لمهرجان برلين للدورة 
الحالية من ستة أعضاء يمثلون مختلف الكنائس 
الألماني��ة ومنظمات غير حكومية ومؤسس��ات 
أكاديمي��ة وممثلي��ن ع��ن الانت��اج التلفزيوني 

والسينمائي.

__________
عن القدس العربي

فيلم »عايشين« يحصل على جائزة لجنة الاديان في 
مهرجان برلين السينمائي )2010(

فيلم الرسوم المتحركة الفلسطيني »فاتنة« في 
مهرجان سينمائي في فلورنسا 

روما  إيطاليا - )يو بي اي(

تشهد مدينة فلورنسا الإيطالية انطلاقة 
الدورة الأولى لمهرجان »أفلام الشرق 
الأوس��ط اليوم« والذي ستكون إيران 

محوره الرئيسي. 
ونقلت وكالة الأنب��اء الإيطالية »آكي« 
عن مؤسس��ة »ماب أوف كرييش��ن« 
أن المهرج��ان س��ينطلق بالتعاون مع 
مؤسس��ة »ستينس��ن« وبرعاية بلدية 

فلورنسا.  
وافتتح المهرجان بعرض فيلم »بش��ان 
إيلي« للمخرج الإيراني أصغر فرهدي، 
الذي يعال��ج العلاقة بي��ن عائلات من 
الطبقة الوسطى في إيران والذي حاز 
على جائزة الدب الفضي في مهرجان 
الس��ينما في برلين، والمرشح لجائزة 
الأوس��كار للعام الحالي.وسيكون فيلما 

الافتتاح والختام إيرانيان. 
كم��ا س��يجري ف��ي أي��ام المهرجان 

الخمسة تقديم وعرض 
14 فيلم��اً و8 تقاري��ر 
مص��ورة م��ن إي��ران 
وإس��رائيل وباكس��تان 
والكوي��ت  وفلس��طين 
ولبنان ودبي. كما س��يتم أيضاً تقديم 
س��تة عروض أول��ى لأف�الم إيطالية 
وفيل��م أوروب��ي لمخرجي��ن ش��باب 

اشتهروا وحازوا على جوائز دولية.  
وس��يعرض فيلم الرس��وم المتحركة 
الفلسطيني »فاتنة« للمخرج الفلسطيني 

أحمد حبش أيضاً في المهرجان.
**فيلم فاتنة الفلسطيني

اختار المخرج الفلسطيني أحمد حبش 
الرس��وم المتحركة ليقدم من خلالها 

فيلم��ه الدرام��ي »فاتنة« عل��ى مدار 
نصف س��اعة ويعرض ف��ي جانب منه 
الأوض��اع الصحية في قط��اع غزة وما 
يواجهه المواطنون الفلس��طينيون من 

صعوبة في رحلة البحث عن العلاج. 
وق��ال حب��ش، الحاص��ل عل��ى درجة 
الماجستير في فن الرسوم المتحركة، 
ل»رويترز« بعد ع��رض افتتاح فيلمه 
مس��اء الأربع��اء ف��ي قاعة »مس��رح 
وسينماتك القصبة« في رام الله »قصة 
الفيلم حقيقية وقد استمر العمل به ما 
يقارب الس��نة ونصف السنة ويمكنني 
القول إنه أول فيلم رس��وم متحركة 

فلسطيني«. 
ويتح��دث الفيل��م عن قص��ة فتاة من 

قطاع غزة ش��عرت ب��آلام في الصدر 
وبس��بب ضع��ف الإمكاني��ات الطبي��ة 
وجشع بعض الأطباء وتقديمهم العلاج 
غير المناس��ب انتشر س��رطان الثدي 
الذي أصيبت به إلى باقي جسمها ولم 

تفلح كل محاولات علاجها. 
ويعرض المخرج بعض المواقف التي 
لا تخل��و م��ن الكوميديا الس��وداء في 
رحلة بحث الفتاة ع��ن العلاج، فهناك 
طبيب يقول لها إن الورم في صدرها 
لا شيء وسيذهب عند الزواج، وآخر 
يقول إنه بس��بب حمالة الصدر لينتهي 
به��ا المطاف عن��د طبيب يج��ري لها 
عملي��ة جراحي��ة الهدف منها كس��ب 

المال فقط. 

سينما



وتتصاعد مأس��اة الفت��اة التي يخبرها 
أحد الأطب��اء أن لا علاج لها في قطاع 
غ��زة وعليها الذهاب إلى مستش��فى 
تل هش��مير الإس��رائيلي بت��ل أبيب 
لتبدأ رحلة البحث عن تصريح يمكنها 
من الوصول إلى المستشفى وتحصل 
بمس��اعدة طبيب��ة إس��رائيلية عل��ى 

التصريح اللازم لدخول إسرائيل. 
ويق��دم الفيلم صورة قاتم��ة لمعاناة 
المرضى على حاجز إريز وفي الوقت 
نفس��ه يقدم صورة أخ��رى للمعاملة 
الإنسانية التي تلقاها المريضة »فاتن« 
ف��ي المستش��فى الإس��رائيلي. ويرى 
حبش »ما يقدمه الفيلم من صورتين 
للإس��رائيليين هو ما ح��دث مع هذه 

الفتاة بالضبط«. 
م��ن  مجموع��ة  الفيل��م  ويتضم��ن 
المش��اهد للحياة في غ��زة في عامي 
2005 و2006 م��ن انقطاع للكهرباء 
ومسيرات شعبية وإغلاق للحدود بين 
القطاع وإسرائيل ومعاناة المواطنين 
على حاج��ز إيري��ز عن��د محاولتهم 

العبور إلى إسرائيل. 
وينتهي الفيلم ال��ذي قال المخرج إنه عانى 
صعوبات في إخراج��ه منها عدم تمكنه من 

الوص��ول إلى قط��اع غ��زة أو إلى 
إس��رائيل لمش��اهدة الأوضاع على 
أرض الواق��ع وتحويلها إلى رس��وم 
متحرك��ة بع��ودة فاتن م��ن رحلة 
علاج خضعت فيها لاستئصال صدرها 
الأيمن إضافة إل��ى العلاج الكيماوي 
إل��ى منزله��ا لتطلب م��ن أختها أن 
تفتح لها ش��باك غرفتها لتكون هذه 
نظرة ال��وداع الأخيرة. ويرى حبش 
أن اختيار الرس��وم المتحركة لفيلم 
يجسد قصة حقيقية يعطي المخرج 
حرية أوس��ع للتعبير وإيصال الفكرة 
س��واء من حيث أشكال الشخصيات 
المتحركة  الرس��وم  التي تجسدهم 
أو النظر إليه على أنه خيالي جزئيا. 
ورأى ع��دد م��ن الجمه��ور، الذي 
امتلأت به قاعة الس��ينما لمش��اهدة 
الفيل��م المترج��م إل��ى الإنجليزي��ة 
وستكون نس��خ أخرى منه مترجمة 
إل��ى العربي��ة والعبرية، أنه يجس��د 
المعاناة الفلسطينية. ويأمل حبش أن 
يشارك بفيلمه في مهرجانات دولية 
إضافة إلى عرضه في القنوات التلفزيونية. 

سليم البيك

    فلنحاول التكلّم عن قطاع غزة بعيدا عن حصار مصر 
ومتاجرات فتح وقمعية حماس، وإن صعب ذلك، وعن 
اغتيالات وقصف إس��رائيل لكل شيء. فلنتكلم عن أنّ 
هنالك أناس في غزة لا يموتون ش��هداء، بل يقتلهم 
المرض، بغير ما كتبه مريد البرغوثي، ساخرا ومتألما 
لحالنا، في »رأيت رام الله« بأن الفلس��طيني لا يموت 
بالس��رطان أو أي مرض آخر )لا يجد الفرصة ربما(، 

الفلسطيني )لبؤس حظه( لا يموت إلا مستشهدا.
    قد أقول بأن الرصاصة أقرب وأسبق إلى الفلسطيني 
العنقودي- والفوسفوري  من الس��رطان، والانتش��ار 
حديثا- أكثر ش��يوعا من الانتش��ار الس��رطاني. وقد 
أطالب »بحق« الفلس��طيني )في الضفة وغزة( في أن 
يموت بحادثة أو مرض أو ملل أسوة بغيره، إن كان 
لا بدّ أن يموت. فإن كنا، كفلسطينيين مشتتين خارج 
الأرض المحتلة وكعرب، نس��ينا ربما أن الفلس��طيني 
في غزة مثلا، يمكن أن يموت دون استشهاد، فما بالنا 
بالآخري��ن في هذا العالم، من يقنعه��م بأنه في غزة، 

هنالك من يموت موتا طبيعيا؟
    ما أن انتهى عرض فيلم »فاتنة« للفلس��طيني أحمد 
حب��ش، ضمن برنام��ج الأفلام القصي��رة في مهرجان 
الش��رق الأوسط السينمائي في أبوظبي، حتى أدركت 
مدى النمطية التي تمكنت الجزيرة و)خاصة( العربية 
وغيرهما م��ن طبعها في ذاكرتي عن الصور والأخبار 

الآتية من غزة:
    أرق��ام، دماء، أش�الء، رايات خض��راء، مظاهرات، 
قصف، فتشييع، فمظاهرات، فقصف، فشهداء، فأخبار 
عاجل��ة بش��ريط عريض، بأحمر فاق��ع، ثم إعلان عن 

البرنامج التالي. اختفى المشهد الغزّي.
 )3D( الفيلم يحكي بأس��لوب جرافيكي ثلاثي الأبعاد    
ع��ن قصة حقيقي��ة لطالب��ة جامعية من غزة تش��عر 
بآلام عن��د ثدييها فتلجأ لأكثر من مستش��فى لإجراء 
الفحوص��ات. تتع��رض هن��اك لاس��تغلال م��ن بعض 
الأطباء/التجّار الأذكياء: في بغزة مستش��فى خاص أنا 
بتواج��د فيه بعد الضهر، هن��اك منعملك عملية، بس 
بيني وبينك هالحكي. ولاس��تغباء م��ن أخرين أغبياء: 
س��بب الورم هو السّ��تيانة، خفّيها ش��وي.. هالأش��ياء 

بتروح مع الزواج..
    تعرف فاتنة لاحقا أنها مصابة بس��رطان الثدي وأن 
لا علاج في مستش��فيات غزة، فتلجأ أخيرا عن طريق 
اح��دى المنظم��ات الإنس��انية إلى أحد مستش��فيات 
إسرائيل )وياريت اللي عنده وطنية زيادة عن اللزوم 
وبده يفزّ ويناهض التطبيع هون، يعيرنا سكوته كمان 

دقيقتين(.
    تعاني فاتنة على الحاجز، تستطيع، بعد عدة محاولات، 
المرور ثم الدخول إلى المستش��فى لكن دون أهلها، 
وحيدة تذهب وتجيئ ثم تذهب، فحوصات وأش��عة 
وما إلى هنالك، ثم وحده��ا أيضا تذهب، بعد معاناة 
على الحاجز، إلى المستش��فى لإجراء العملية، وحدها 
قبل وأثناء وبعد العملية إلى أن تس��تعيد عافيتها بعد 
أس��ابيع. أهله��ا ممنوعون م��ن الذه��اب لزيارتها، لا 
تصاريح، ترجع إلى غزة لتش��عر بعد فترة بألم آخر، 
وإذ بالورم انتشر إلى العمود الفقري، تتكرر المعاناة 
نفس��ها: حاجز، رجوع، انتظار، تفتيش، تعالي غدا، بعد 
غد، العيادات أغلقت، انتظار، فحوصات، عملية، رجوع 

إلى غزة بعلاج كيماوي، تمدد على السرير، فموت.
    فاتنة، لم تكن رقما في موجز الأخبار، كانت )مثلنا( 
طالب��ة جامعية تدرس الصحاف��ة وتتأفف )مثلنا( من 
حالة اللادول��ة واللاقانون: لمّا يصير في دولة وقانون 
بالبل��د وقتها احكولي ادرس��ي صحافة. تلع��ن )مثلنا( 
الس��اعة التي تنقط��ع فيها الكهرباء. تعم��ل )مثلنا( في 
مح��ل خياطة، تح��ب )مثلنا( ش��ابا يعمل عل��ى الآلة 

المجاورة ويخططان للزواج.
    فاتن��ة ش��عرها بن��ي، وكذلك عينيه��ا، هي ترتدي 
البنفس��جي والزه��ري، وم��رات الأزرق والتركواز. لا 
أعتق��د بأن »أرقاما« يمكن لها أن ترتدي ألوانا كهذه 
أو أن تدرس الصحافة، وإن كرهت نشرات الأخبار.

    يحق للناس في غزة أن لا يموتون أبطالا.
    يحق لهم أن يعيشوا قبل كل شيء.

    يح��ق لفت��اة هناك أن تبك��ي حبيب��ا تركها لخلاف 
س��خيف، لأنها أغلقت س��ماعة الهاتف في وجهه مثلا، 
لا أن تبك��ي )فقط( زوجها الذي أضحى ش��هيدا. يحق 
لمريض بمتسع من الوقت لأن يقلق لمرضه، لا لطلقة 
طائشة أستقرّت في جس��ده أو لقذيفة عشوائية قد 

تستقرّ في بيته بأي لحظة وتودي بمن فيه.
    يح��ق لهم أيضا أن يموتوا ش��هداء، إن هم أرادوا 

ذلك.
    لا إن أراد عنهم غيرهم.

»فاتنة« التي لم نعرفها بوستر الفيلم

بيروت – رنا نجار

بين المخرج الفلس��طيني الشاب بلال يوسف والسينما حكاية تتقاطع 
مع النضال. عندما كان جنيناً، تأثرت أمه بفيلم »الرس��الة« للمخرج 
الراحل مصطفى العقاد الذي شاهدته في سينما »ديانا« في الناصرة، 
فس��مّته على إس��م البطل. وعندما كبُر وصار في الـ 15 من عمره، 
ش��اهد فيلم »عمر المختار« للعقاد. فكان بمثابة نقطة تحول مهمة 
ف��ي حياته. »لم ولن أنس��ى تل��ك الليلة التي قضيتها ف��ي البكاء وأنا 
أتخيّ��ل ذلك الصب��ي الذي التقط نظارات عمر المختار بعد ش��نقه. 
حيث تحول حبي وولعي بالس��ينما من مش��اهد عادي إلى هاجس 
وحل��م أن أصبح مخرجا في ي��وم من الأيام«. من هن��ا تُمثّل أفلام 
العقاد محطتان مهمتان في حياة بلال يوس��ف: إسمه ومهنته. وقد 
شاء القدر أن يكتمل مشهد تأثير العقاد في حياة بلال عندما استلم 
الجائ��زة الثاني��ة عن فيلم »الع��ودة الى الذات« ف��ي مهرجان دبي 
الس��ادس للسينما أخيراً، بحضور الممثلة السورية منى واصف التي 

شاركت في فيلم »الرسالة«، »وكان لي شرف لقائها العظيم«. 
درس ب�الل يوس��ف الس��ينما ف��ي كلية غ��ور ف��ي الأردن الواقعة 
ش��مال مدينة طبري��ة، وحاز عل��ى المرتب��ة الأول��ى. عندما دخل 
الجامع��ة انطلقت الانتفاضة الثانية فأخ��رج فيلمه القصير الأول من 
وحيه��ا بعنوان »الأخوة العرب يبك��ون أيضا«، الذي يروي قصة أحد 
الش��هداء الثلاثة عشر الذين قتلوا على يد قوات الإرهاب الصهيوني 
في فلس��طين المحتلة ع��ام 1948. وعمل بعد ذل��ك على فيلمين 
طويلين، الأول »عبر الحدود« الذي يروي قصة امرأتين هما عايشه 
صيداوي وأميمة أبو راس اللت��ان تحاولان الحصول على حقوقهما 
في المس��اواة بي��ن الرجل والم��رأة، إلى جانب نضالهما السياس��ي 
ومحارب��ة الاحت�الل. اس��تمر العمل على هذا الفيلم س��تّ س��نوات 
متواصل��ة تمّ خلاله��ا متابعة كل التغيرات والصراع��ات التي تمرّ بها 
ش��خصيات الفيلم. وإلى جانب عمله كمخرج، يُدرّس بلال الس��ينما 

أيضا في ثانوية راهبات الفرنسيسكان في الناصرة وكفر قرع. 
عن سجاّن سمير القنطار الذي أصبح محاميه 

»الع��ودة الى الذات« الذي أنتجه نزار حس��ن لصالح قناة »الجزيرة 
الوثائقي��ة« بدعم من وزارة الثقافة الفلس��طينية، يتناول التناقضات 
والصراعات التي يعيش��ها »يام��ن« بطل الفيلم م��ع محيطه العائلي 
المنتم��ي الى الطائف��ة الدرزية. ما زالت عائلة يامن تعيش مأس��اة 
الفق��دان لأخويه اللذي��ن قتلا في حروب إس��رائيل العدوانية خلال 
خدمتهما في جيش الاحتلال، من جهة. ومن جهة ثانية، تتمثّل مأساة 
هذه العائلة بما يفعله يامن الذي يضرب بعرض الحائط كل ما تربى 
عليه من ولاء لدولة إس��رائيل، متش��بثا بذاته العربية والفلسطينية 
الت��ي غيّبت وحجب��ت عنه إلى أن ش��اء القدر له، كم��ا يقول، »أن 
يتحرر على يد من كان س��جّانهم«. ويامن زيدان ابن الثلاثين ربيعا 
من قرية بيت جن الواقعة في الجليل ش��مال فلسطين المحتلة، هو 
مرآة تعكس حجم المأساة والتشرذم الذي خلقه الاحتلال الصهيوني 
للهوية الفلس��طينية، محولا الضحية ف��ي كثير من الأحيان إلى جلاد 
ذاتها. فبعد أن كان س��جانا في س��جن »هداريم«، والمس��ؤول عن 
القس��م الأمني رقم 3 أي القس��م ذاته الذي يقبع فيه الأسير اللبناني 
المحرّر س��مير قنطار ومروان البرغوثي، ش��اءت الأيام أن يتحول 
يامن إلى محامي الدفاع عن س��مير والناطق الرسمي باسمه. اتخذ 
يامن قراره الحاس��م بترك مهنته كس��جان حين أشرف على إنهاء 
دراس��ة القانون. وفي احد آخ��ر أيامه ألتي قضاها كس��جان، بينما 
هو جالس يتبادل أطراف الحديث مع الأس��ير سمير قنطار، باح له 
بم��ا يدور في ص��دره بأنه ينوي ترك عمله في الس��جن ليمارس 
مهنة المحاماة في الدفاع عن الأسرى الأمنيين وحقوقهم، فكان رد 

القنطار عليه »سأكون أنا أول من يوكلك لتكن محام عني«. 
يق��وم الفيل��م على نكء أحد أقس��ى الجراح الفلس��طينية وأكثرها 
إش��كالية والتباس��اً، ألا وهو جرح 
الصهيون��ي  المش��روع  اختط��اف 
الفلس��طينية  الدرزي��ة  للطائف��ة 
وفرض التجنيد في جيش الاحتلال 
على أبنائها. كم��ا يندرج »العودة 
ال��ى ال��ذات« الذي ن��ال إعجاب 
نقاد حول العالم العربي، في أكثر 
المواجه��ات ض��راوة م��ع الذات 
وأكثره��ا ش��جاعة أي مواجه��ة 
التش��وّهات الت��ي صنعه��ا العن��ف 

الاستعماري. 
ويقول بلال يوس��ف ف��ي حديث 
لموقع »ال��رأي ني��وز« إن فكرة 
الفيل��م ج��اءت عندما ق��رأ بلال 
تقري��راً ع��ن يام��ن زي��دان في 
الرئيس��ي«  »العن��وان  صحيف��ة 
الأس��بوعية الص��ادرة في الناص��رة. »أثرت قصته ب��ي، فاتصلت به 
والتقيته«. وعل��ى عكس ما نعتقد لم تأخذ المفاوضات بينهما ش��يئاً 
يُذكر من الوقت ليوافق يامن على تصوير الفيلم. »أظن أن صدقي 
في التعامل مع الموضوع وإيضاحي ليامن الرس��الة التي س��يحملها 
الفيلم هما الس��بب لموافقته«. فبدأ العمل على الفيلم الذي استغرق 
س��نة وبضعة ش��هور، صوّر خلالها يوس��ف في مس��قط رأس يامن 
»بيت جن« الواقعة شمال فلسطين، وفي رام الله، والطريق الموصلة 

بينهما. 
»على الفيلم أن يثير الاسئلة لدى القيادات العربية« 

لكن ماذا أراد أن يقول من خلال يامن؟ هل أراد الدفاع عن انخراط 
الدروز في السلك العسكري الاسرائيلي والقول أنهم ضحايا؟ أم أن 
يقول أن قصة يامن عبرة للذين يريدون العودة الى الذات؟ يؤكد 
ب�الل: »بالطبع لم أدافع عن انخراط الدروز في الس��لك العس��كري 
الإس��رائيلي بتات�ًا، ولا يوجد أي مبرر لذلك«. ويش��ير الى أنه »من 

المخرج الفلسطيني بلال يوسف:
لم أشأ تبرير الانخراط في الجيش 

الاسرائيلي بل طرح سؤال الهوية 
المشتتة...

لقطة من الفيلم

سينما



خ�الل هذا العمل، أنظ��ر الى مجتمع��ي و افكر بحال��ه وبتركيبته 
الانسانيه. ومن خلال حالة فردية تكون مجازا لمجتمعنا الفلسطيني 
في فلس��طين المحتلة بأس��ره، بغ��ض النظر عن الانتم��اء الديني 
لفئ��ات ش��عبنا. على رغ��م أن الفيلم يتمحور حول ش��خص يامن 
زي��دان ابن الطائفه العربيه الدرزي��ه، وواحد من أهدافه )الفيلم( 
ان لهجة التخوين لطائفه بأكملها هي ليس��ت العلاج لداء انخراط 
الع��رب الدروز وغيرهم في المؤسس��ه العس��كريه الإس��رائيلية. 
ويام��ن زيدان كغالبي��ة العرب الدروز في فلس��طين كان متأثراً 
بالسياق الاجتماعي والتربوي الذي اكتسبه من محيطه الذي شتت 
له الهويه. وش��اءت الاقدار ان اكتش��ف حقيقته كعربي فلس��طيني 
وغيرت من مجرى حياته. ولكنه ما زال يعيش الصراع والتناقضات 
بين ماضيه »المؤس��رل« وذكرى أخويه القتلى، والحقيقه والعوده 
التي يعيش��ها الي��وم«. ويلفت بلال ال��ى أن »الفيل��م لا يُبرّئ أحداً 
م��ن مس��ؤولياته ولا يدافع عن أحد، وفي الوقت نفس��ه لا يُحمّل 
مجموعة بكامل��ه الذنب. بل يتناول الفيلم حالة انس��انية بأبعادها 
السياس��ية والاجتماعية والاخلاقية، اي حالة الضياع وتش��تت الهوية 
التي يعيش��ها أبناء ش��عبنا والت��ي لا تضر بمن يتجن��دون بالجيش 
الاس��رائيلي فحس��ب، بل هي جزء من منظومه حياتيه تؤدي الى 
تبديد الهوية لأبناء شعبنا، بدءاً بضياع اللغة وضياع الذات والروايه 
التاريخية وغيرها«. ويضيف بلال: »لا ش��ك في أن الفيلم يجب أن 
يثير الاس��ئلة لدى القيادات السياس��ية والروحية للطائفة الدرزية 
ول��دى القيادات العربية قاطب��ة، إذ أن الدروز العرب هم جزء لا 

يتجزأ من هذا الشعب«. 
»أن��ا لا أحت��رق بالهوي��ة الإس��رائيلية، ب��ل أحرق غي��ري بهويتي 

الفلسطينية« 
هذا الفيلم الذي حصد الجائزة الثانية في مهرجان دبي السينمائي 
الس��ادس، وكذلك حص��د إطراء وإعج��اب النق��اد كونه صادق 
وفريد، ماذا قدم لبلال يوس��ف في بداية مش��واره الس��ينمائي؟ 
وماذا قدّمت الجائزة لهذا الشاب الفلسطيني الذي يحترق بهوية 
اس��رائيلية ومحاصر داخ��ل الأراض��ي المحتلة؟ يُجي��ب: »بالطبع 
»العودة إلى الذات« قدم لي الكثير جدا. هذه هي الانطلاقة الأولى 
لدي إل��ى العالم العربي والذي هو امت��دادي الطبيعي والفطري. 
واش��تراكي في مهرجان دولي كبير كمهرجان دبي بحد ذاته هو 
انجاز مهم بالنس��بة لي. فك��م بالحري إذا توجت هذا الاش��تراك 

جائزة كالتي حزت عليها بغض النظر عن المبلغ المادي«. 
ويؤكد ب�الل: »أنا لا أحترق بالهوية الإس��رائيلية، بل أحرق غيري 
بهويتي الفلسطينية. بدءا بمن باعوا فلسطين وانتهاءً بمن احتلوها. 

عندما أسأل عن خصوصية بقائي في وطني في ظل الاحتلال الذي 
يفرض علي بطاقة هويته وجواز س��فره وكيفية تعاملي وتعايشي 
م��ع هذه الوضعية فأجيب بقول الش��اعر الكبي��ر أحمد مطر: »ما 
عندن��ا خبز ولا وقود ما عندنا ماء ولا س��دود م��ا عندنا لحم ولا 
جلود ما عندنا نقود. كيف تعيش��ون إذاً؟ نعيش في حب الوطن. 
الوط��ن الماضي ال��ذي يحتله اليهود والوط��ن الباقي الذي يحتله 
اليهود.... فيم بقاؤكم اذا؟ بقاؤنا من أجل أن نعطي التصدي حقنة، 

وننعش الصمود لكي يظلا شوكة في مقلة الحسود««. 
وحول كتابة الس��يناريو الذي يعتبره بلال العم��ود الفقري للفيلم، 
يرى أن »هناك من لا يعيرون أهمية بالغة لسيناريو الفيلم الوثائقي 
لأن المش��اهد تأتي تباعا وطبقا للحالة التي يتواجد بها بطل الفيلم. 
وعليه فإن الس��يناريو ينقلب أحيانا رأس��ا على عقب«. ويوضح أن 
»ه��ذا توجه خاطئ ومرفوض فمرحلة البح��ث والديناميكية التي 
يخلقها المخرج مع بطل الفيلم هي الأس��اس لبناء س��يناريو جيد 
يخ��دم مراحل تصوير الفيلم ويجعل ل��ه محورا ومبنى واضحين. 
العودة إلى الذات بالنسبة لي يعني = صراع. هذا هو الخط الموجه 
ال��ذي ارتكزت عليه عملية البحث وكتابة الس��يناريو والعمل على 

إيجاد المشاهد الأكثر نجاعة لتعكس هذا الصراع«. 
ستبقى القضية الفلسطينية في الصدارة 

من��ذ بداي��ة مش��واره الفن��ي رغم قص��ره، تن��اول ب�الل القضية 
الفلس��طينية، فه��ل يريد التخصّ��ص بإخراج أف�الم تتمحور حول 
القضية وح��ول عرب الداخل؟ يقول: »لنب��دأ أولا بأنني لا أعترف 
إطلاقا بهذه الترمنولوجيا والتعريفات التي التبس��ت على الكثيرين 
حت��ى علينا نحن. »عرب داخل« أو »ع��رب 48 » أو كما يقال على 
المعاب��ر في بعض ال��دول العربية التي أبرمت اتفاقات س�الم مع 
الاحت�الل »عرب إس��رائيل«. لم أكن موالٍ لإس��رائيل في يوم من 
الأي��ام كي أكون من عربه��ا. فيلمي الأول »عب��ر الحدود« يتناول 
قصة نضال نس��ائي سياسي وهو بعد ومجاز لقضية المرأة في أي 
مدينة عربية كانت أم غيرها، لكن بالطبع مع تس��ليط الضوء أكثر 
على قضايا النساء العربيات والفلسطينيات على وجه التحديد. من 
خلال الأفلام أنا أروي ما يدور في عقلي وقلبي وما دامت القضية 
التي تش��كل معاناتي وحياتي اليومية هي التي تس��تحوذ مشاعري 
وتفكيري فستبقى هي في الصدارة. لأكون مرآة صادقة ومعبرة 
لش��عبي وهمومه وتطلعات��ه وأحلامه. لن أتعالى على نفس��ي وما 
تعيشه في س��بيل أن أتناول المواضيع المتعددة من خلال الأفلام. 
أن��ا صاحب قضية وقضيتي صادقة. هذا لا ينفي انه من الممكن أن 
أتناول مواضيع تستحوذني لا علاقة لها بالسياق السياسي. ولكن ما 

هو ملفت هنا أن الس��ياق الاجتماعي في فلسطين او لربما غيرها 
هو نتاج السياق السياسي«. 

وحول ما إذا كان الفيلم الوثائقي العربي يخدم القضية الفلسطينية، 
يرى بلال أنه »في نهاية الأمر صناعة الأفلام والسينما هي فن وفن 
معبر جدا. وما دام توظيف هذا الفن في سبيل خدمة القضية من 

منطلق صادق، معبر ومهني فلا شك أن يفيدها«. 
»لا أعوّل على الغرب، أحاول أن أصل إلى مجتمعي العربي« 

ولك��ن ما هي المواضيع الت��ي ينوي بلال تصويره��ا والغوص فيها 
في أفلامه القادمة؟ يش��ير الشاب المتش��بّث بحقه وعروبته، الى 
أن »تناول��ي لمواضيع الأفلام يكون بن��اء على خلجات صدري وما 
يكتنفني من تفكير ومش��اعر. فمثلا »عبر الح��دود« والذي يروي 
قصة نضال نس��اء للحصول على حقوقهن وتحقيق الذات جاء في 
أعقاب وفاة والدتي التي خلفت وراءها العديد من الأسئلة عندي 
لم يس��بق لي من قبل أن طرحتها. ومن هن��ا تبلورت لدي فكرة 

هذا الفيلم الذي لم أكن لأصنعه لولا وفاة أمي«. 
إذن هل يعتبر بلال يوس��ف أن الفيلم الوثائقي العربي صار وسيلة 
فعال��ة لنقل هذه القضايا الانس��انية الى الخ��ارج، والخارج هنا أي 
العال��م العربي والعال��م الغربي؟ يقول: »صراح��ة لا يهمني الخارج 
والغرب مثلما يهمني داخلي وعالمي العربي. المآس��ي التي نعيشها 
والمش��اكل التي نعان��ي منها، بحاجة إلى ع�الج وحديث مجتمعي 
واس��ع لحلها أكثر مما يتطلب تغيير نظ��رة الغربي إلى العربي أو 
إلى المسلم. عدا أن الغرب والاستعمار الغربي في بلادنا خلّف وما 
زال يخلف وراءه الكثير من المصائب بشكل مباشر أو غير مباشر 
على مجتمعنا. لس��ت بحاجة أن ابرر نفسي لأحد. لم أصنع الحرب 
العالمي��ة الأول��ى ولا الثانية. وأمي��ركا التي تعلم العرب والش��رق 
الديمقراطية وأس��س الحياة الصالحة اليوم هي نفسها التي كانت 
تمنع الس��ود من الجلوس في مقاعد الب��اص الأمامية قبل عقود 
قليل��ة من الزمن. أنا لا أعول كثيرا عل��ى الغرب أو بالأحرى على 
الف��ن كي يدغدغ مش��اعر الغرب م��ا دامت دم��اء الأطفال التي 
س��الت على شاش��ات التلفاز في بث حي ومباشر في غزة ولبنان 

لم تدغدغها«. 
ويؤك��د بلال أن الفيلم الوثائقي ق��ادر على أن يحمل معه العديد 
من الرسائل والقضايا الإنسانية إن كان للغرب أو غيره. ولكن »في 
أفلام��ي أحاول أن أصل إلى مجتمعي العربي وأحاوره من خلالها. 
م��ن هنا أعتبر الس��ينما، فن ولغ��ة عالمية تحاور جميع الش��عوب 

والقوميات والفئات«.

بلال يوسف - خاص رمان

»لندن  لمهرجان  المنظمة  اللجنة  اختارت 
في  العام  هذا  يُقام  الذي  للأفلام،  فلسطين« 
لا  »الحريق  الوثائقي  الفلم  البريطانية  العاصمة 
سيتم  التي  الأفلام  ضمن  ليكون  مستمراً«  يزال 
يقول  كما  يسعى  الذي  المهرجان  في  عرضها 
وتحديداً  الأوروبي  المجتمع  لتعريف  منظموه: 
وتناولها  الفلسطينية،  القضية  بأبعاد  البريطاني 
المهرجان  عروض  ستبدأ  حيث  حقيقي،  بشكل 

في منتصف شهر إبريل من العام الحالي.
أعده  الذي  مستمراً«  يزال  لا  »الحريق  وفلم 
وأخرجه  صلاحات،  مهند  الفلسطيني  الكاتب 
إنتاج  من  حمدان،  بشار  الفلسطيني  المخرج 
تنفيذي  إنتاج  عن  الوثائقية،  الجزيرة  فضائية 
الأردن، وعرض  الفني في  للإنتاج  لشركة طيف 

الحادي  في  الوثائقية  الجزيرة  شاشة  على 
الذكرى  في   ،2009 آب  شهر  من  والعشرين 
الأربعين لحرق المسجد الأقصى واستمر عرضه 

على مدى ثلاثة أيام وفي أوقات بث مختلفة.
الأقصى،  المسجد  حريق  أحداث  الفيلم  يروي 
ويسلط الضوء على الأحداث التي مهدت لذلك 
تتجول  كما  الحرق،  عملية  صاحبت  التي  وتلك 
كانت  وكيف  المحترقة  الأماكن  لعرض  الكاميرا 
الفلم  في  ويتحدث  وتدرجها،  الحريق  عملية 
وتولت  الفترة  تلك  عاصرت  شخصيات عديدة 
مسؤوليات مختلفة ولازالت في مسرح الأحداث، 
من هذه الشخصيات عكرمة صبري مفتي الديار 
رئيس  حنا  عطاالله  والأب  السابق،  الفلسطينية 
من  العديد  وغيرها  الأرثوذكس  الروم  أساقفة 

شهود العيان الذين 
عاصروا الحادثة.

الفيلم  يتناول  كما 
ردود الفعل الإعلامية والسياسية على تلك الجريمة، 
بهدف  اليوم  إلى  المستمرة  الخطط  يستعرض  كما 
الفلسطينية،  والأراضي  الأقصى  المسجد  تهويد 
أزمان  من  تاريخية  لقطات  الفيلم  يشمل  كما 
شهادات  أيضا  ويشمل  ومحيطه،  للمسجد  مختلفة 
الحكومة  مساهمة  فيها  يؤكدون  إسرائيليين  من 

الإسرائيلية في هذا الاعتداء على المسجد الأقصى.
وتصحب العدسة المشاهدين كذلك في جولة داخل 
تفاصيل  تستعرض  حيث  الأقصى،  المسجد  أروقة 
أثاثه  وروعة  المعماري  وجماله  وأقسامه  المكان 

وعمق تاريخه.
عنها  الكشف  يتم  التي  الجديدة  للحقائق  وبالإضافة 
لأول مرة حول عملية تزوير الآثار في داخل الأنفاق 
يعتبر  فإنه  القديمة،  القدس  تحت  حفرها  تم  التي 
أول فيلم وثائقي حديث يستعرض المسجد الأقصى 

كانت  حيث  سنوات،  عشر  منذ  ومرافقه  وساحاته 
انتفاضة  بداية  منذ  فرضت  قد  الإسرائيلية  الشرطة 
اليوم على تصوير  الأقصى حظراً لا يزال قائماً حتى 
أفلام أو أخبار من داخل ساحات المسجد، في محاولة 
من  الساحات  داخل  في  يجري  ما  على  للتعتيم  منها 

انتهاكات بحق الشجر والحجر والبشر.
يذكر كذلك أن مهرجان »لندن فلسطين« هو أكبر 
تظاهرة فنية لعرض الأفلام عن فلسطين في أوروبا، 
يتم فيها عرض مجموعة منتقاه من الأفلام الوثائقية 
بهدف  وحيثياتها،  الفلسطينية  القضية  تتناول  التي 
القضية  وحقائق  بتفاصيل  الأوروبي  المجتمع  تعريف 
انتهاكات إسرائيلية بحق  الفلسطينية وما يجري من 
الإنسان الفلسطيني وتاريخه وتراثه، ولذلك يتم انتقاء 
واقعية  لابعاد  دقيق  بشكل  تعرضت  وثائقية  أفلام 
أو  الصراع،  وتاريخ  الفلسطينية  القضية  في  وحقيقية 
الفلسطيني والثقافة والتراث  الواقع  أفلام استعرضت 

والتاريخ الفلسطيني.

اختيار »الحريق لا يزال مستمراً« ضمن عروض مهرجان »لندن فلسطين« للأفلام في بريطانيا

سينما



بمبادرة معهد إميل توما للدراسات الفلسطينية والاسرائيلية: عرض افتتاحي لفيلم نصري 
حجاج الوثائقي »كما قال الشاعر« في حيفا 

ف��ي تزامن متميز وفي مدينتين ش��كلتا محطتين متميزتين ف��ي حياة محمود درويش، 
حيفا وبيروت تم العرض الافتتاحي للفيلم الوثائقي للمخرج الفلسطيني نصري حجاج »كما 
قال الشاعر«، واعتبر المنظمون اختيار العرض المتزامن في المدينتين لفتة فنية ومسحة 
جمالية تكمل جمالية الفيلم وتشكل استمرارا طبيعيا وسلسا لها. وبالرغم من حالة الطقس 
العاصفة ووس��ط حضور إعلامي لافت،  وتغطية تلفزيونية متزامنة،  غصت قاعة مس��رح 
الميدان في حيفا بالحضور الواس��ع من محبي درويش والمتعطش��ين الى الثقافة الثورية 
ش��مل حشدا من  الفنانين والكتاب والاعلاميين والمثقفين والعاملين والطلاب شيبا وشبانا 
تابعوا بتلهف وعلى مدار س��اعة كاملة،  فيلم نصري حجاج الذي نجح في تجاوز الادوات 
والاساليب التقليدية،  وأجمع مشاهدو الفيلم على نجاح المخرج حجاج في الارتقاء بالفيلم 
الوثائقي، وفي نقل البعد الانساني والعالمي لشعر درويش بشكل مبدع . ومع نهاية الفيلم 

قامت الفنانة والاذاعية أمل مرقس نيابة 
عن المخرج وبطل��ب منه بالحديث عن 
تطور فك��رة الفيلم ومح��اورة الجمهور،  
وأش��ارت أمل الى أن نصري حجاج كان 
في غم��رة الاعداد لفيل��م يتناول ظاهرة 
للنضال  المناصري��ن  التقدميي��ن  اليه��ود 
الع��ادل حين دهم��ه رحيل  الفلس��طيني 
محم��ود دروي��ش، فأخ��رج فيلم��ه عن 
الش��اعر الذي غاب ش��خصيا ولكن شعره 
ورس��الته الوطني��ة والانس��انية لا زال��ت 

تجلجل على المنصات في أرجاء العالم.
الش��اعر والأديب حنا أبو حنا تحدث عن 
المخ��رج نصري حج��اج وق��ال: »التقيت 
نص��ري ف��ي تونس وعرفت في��ه مبدعا 
يس��ير في طرق لم يس��ر فيه��ا من قبله 
آخ��رون، وعندم��ا رأي��ت ه��ذا الفيلم، 
تأك��دت أيضا من أن نص��ري هنا يقتحم 
سيرة حبيبنا محمود درويش، من زاوية 
لم تخط��ر بالبال من خ�الل التركيز على 
الاماكن التي أنش��د فيها درويش ولا زال 

شعره حاضرا فيها«.
وكان عص��ام مخ��ول،  رئيس معهد اميل 
الفلسطينية والاسرائيلية،   للدراسات  توما 
افتتح الامس��ية بكلمة قصي��رة معبرا عن 
اعتزاز المعهد بأن يقدم العرض الافتتاحي 
لفيلم نصري حجاج في حيفا، بالاش��تراك 

مع مؤسسة محمود درويش .
 

عص��ام مخ��ول – ف��ي معادل��ة الثاب��ت 
والمتحول،

صار المكان متحولا والرحيل ثابتا
من��ذ أن »ض��اق الم��كان« ع��ن محمود 
دروي��ش وضاق عن��ه الوط��ن المغدور، 
اقتلع من البروة طف�ال.. و«ترك الحصان 
وحي��دا«.. نس��ج جدليته الخاص��ة، جدلية 
المكان والزمان، وبن��ى في الزمان قطعة 
م��ن وطن، يلج��أ اليه، يناض��ل منه وفيه، 
»إني وجدت )الزمن( أثبت منك ظهرا«. 
وبين الزم��ان والمكان، ومعادل��ة الثابت 
والمتحول، صار الم��كان متحولا والرحيل 
ثابت��ا.  ضاق عن��ه الوطن المغ��دور، حتى 

»ض��اق الزمان ووجه الأرض«. وبات ينس��ج 
جدليت��ه »كثوب بينولوب.. تغزل ث��م تفري.. ثم تغزل ثوبها«.. يجدل علاقته بالوطن، دون 
توقف: »أتحملني أم أحملك«؟؟ »أتحلم«ني أم »أحلم«ك؟؟ وحين عجز الوطن المغدور 
عن أن يحمل محم��ود وأن يحمل حلمه، برع درويش وتميز وتجلى وهو يحلم الوطن 
ويحمل الحلم. يحمل القضية ويشهر إنسانية الموقف، وأخلاقية مشروعه الوطني، ووعيه 
الاممي الأرقى.  حمل الوطن وحمل الشعب وحمل الحق، قصيدة وحلما وصورة، وسورة، 

وثورة، وموقفا.. وطاف! 
بين محمود وحيفا.. قصة حب وعشق.  فيه من حيفا الكثير وفيها الكثير منه.

في حيفا تخمّر سياس��يا، وتفجر ينبوع عطاء وجمال وشعر.. وفي جريدة »الاتحاد« ومجلة 
»الجديد« وفي »الغد« و«بس��تان الش��يوعية«، وفي »مؤتمر العمال العرب«  وكل ساحات 
النض��ال، تح��دّى وتصدّى وطورد وس��جن، و«حن الى خبز أمه«، فصارت حيفا »مس��قط 
رأس محم��ود درويش بالرضاع��ة«! وامتزج بالكرم��ل، »والكرمل فين��ا«، يرقب بحره، 
وأمواجه التي ما هاجرت الا لكي تعود، وما تكسرت على رماله الا لتستعيد عافيتها وتنطلق 

من جديد. 
فهل الموجة المثابرة كما رصدها محمود درويش، قطعة من زمان أم بعض مكان؟!

على هذه المس��احة من الموج المتواتر على ش��اطئ الكرمل، وعلى ساحل بيروت،  على 
جديلة المكان والزمان،  بين هذا الحضور القوي الغائب عنا،  وهذا الغياب الكثيف الحاضر 
فينا، ينس��ج المخرج الفلسطيني المبدع نصري حجاج  فيلمه المتميز:  »كما قال الشاعر«.. 
ويعرض��ه علينا  في تزامن جميل ومتكامل بين حيفا وبيروت،  المحطتين المتميزتين في 

حضور الشاعر كما في غيابه. 
__________  
عن الاتحاد- حيفا

محمود درويش بين مدينتين
حيفا – وبيروت ..

زهرة مرعي

>كما قال الش��اعر< رحلة للمخرج نصري الحجاج في حياة الشاعر محمود درويش استغرقت 58 دقيقة 
تنقلت بالمُش��اهد في عوالم هذا الإنس��ان الإس��تثنائي. دخلت أمكنته من البروة حيث الولادة إلى رام الله 
حيث كانت العودة بعد إبعاد ومن ثم الإستقرار الأبدي. وتوغلت الكاميرا في عواصم العالم وأسمعتنا شعره 

بصوت شعراء كبار في العالم كانوا رفاق أو متذوقين لشعردرويش، ومؤمنين به.
>كما قال الش��اعر< عرض في بيروت في الشهر الماضي بتنظيم من >سينما متروبوليس< بالتزامن مع 
عرضه في >مسرح الميدان< في حيفا، ولاقى أقبالًا كبيراً بحيث إفترش المتفرجون أرض القاعة. تقديماً 
للعرض الس��ينمائي تحدث المخرج نصري الحجاج ليقول برمزية محمود درويش في حياة الفلس��طيني. 
مؤكداً إن الشعب غير المستقر يبني صموده على رموز في الأدب والسياسة والفكر والفلسفة. فقد رحل 
الكثير من الرموز لكن رحيل محمود درويش كان ذروة الإنهيار في الحياة الفلس��طينية بحس��ب الحجاج 

الذي أضاف: نحن كما في الأساطيراليونانية.
وتب��دأ الرحل��ة مع الفيل��م المش��غول بنبض 
إنس��اني عال ف��ي رهافته وش��فافيته، وذلك 
على وق��ع قصائد درويش: لاعب النرد، على 
محط��ة قطار س��قط م��ن الخريط��ة ولماذا 

تركت الحصان وحيداً.
لغ��ة فيلم >كما قال الش��اعر< تراوحت بين 
المباش��رة والتجري��د، وفيه��ا كان محم��ود 
دروي��ش يرفرف ف��ي أمكنته الأثي��رة التي 
نقلتها لن��ا الكاميرا، وكان صوت��ه يصلنا صلباً، 
قوياً، محرضاً على الحياة. فقد سمعنا قصائد 
درويش مترجمة إلى الكثير من لغات العالم، 
لكن الوق��ع الوطني والإنس��اني وصلنا بإيقاع 
ثابت وعنيد عندما سمعنا >على هذه الأرض 
ما يستحق الحياة< بصوت درويش ومن ثم 
بصوت الش��اعر البرتغالي خوسيه ساراماغو. 
وتالي��اً أدتها ثل��ة من الأطفال الفلس��طينيين 
يقف��ون وكأنهم يقدمون نش��يداً وطنياً في 
أحدى مدارس فلس��طين أو الشتات. هؤلاء 
كانوا في حلة من الإجادة والتعبير إس��تحقوا 

التصفيق الذي لم تؤته الصالة.
في هذا الش��ريط ق��ارب المخ��رج محمود 
درويش الشاعر والرمز من زاويته الإنسانية 
الخالص��ة وتنق��ل مع��ه في أمكن��ة عدة من 
أنحاء العالم الذي كانت للشاعر فيه محطات 
إقامة، محطات ش��عر، أو محطات إستراحة. 
صحيح أن الش��ريط ركز على كبار الش��عراء 
الذين قرأوا شعره المترجم إلى لغاتهم، لكن 
كان��ت إلتفات��ة إلى نمر مرق��ص المعلم في 
العفولة يقرأ ش��عره فيم��ا يردد بعده صوت 
نس��ائي جميل ومموس��ق على إيقاع نغمات 

العود >هذا البحر لي وهذا الهواء لي<.
ف��ي محاول��ة إقامة ت��وازن بين المش��اهد 
التصويري��ة التي إتخ��ذت منح��ى التجريد، 
وبين القراءة الش��عرية بصوت درويش، كان 
المشاهد لشريط >كما قال الشاعر< يتعايش 
مع ثقل ذلك الغياب وذلك الفراغ الذي تركه 
رحيل درويش. صوته المترافق مع مش��اهد 
تشير إلى أمكنته الخالية منه، وتلك الموسيقى 
التصويرية الرقيقة والمعبرة تركت المشهد 
متكام�اًل وكأن��ه ع��زف عل��ى أوردة الحزن 
المتلطي في زوايا كل من يرون في درويش 
ناطقاً بإس��م فلس��طين وأهلها ف��ي الوطن 

المحتل أو الشتات.
ش��اهدنا وسمعنا شعر درويش بأصوات ش��عراء لهم شهرتهم العالمية الواسعة. من إحدى الجزر الإسبانية 
قرأ الش��اعر البرتغالي خوس��يه س��اراماغو، ومن تانزانيا قرأ الكاتب النيجيري وول س��ونيكا. ومن الدولة 
المحتلة سمعنا الشاعر العبري يتسحاق لاؤور، ومحمود درويش يردد >سلم على بيتنا يا غريب<. كذلك 
كنا مع الش��اعر الفرنس��ي دومنيك دوفيلبان، والكردي شيركو بيكس من كردس��تان، وجومانه حداد من 

لبنان، وأحمد دحبور وداليا طه من فلسطين.
صوت درويش جاءنا من مدرجات جرش في الأردن وهو يردد >قل للغياب<. مروراً على المنزل الذي 
إستقر فيه أخيراً في عمّان. وفي قصر الثقافة في رام الله نقل فراغ المكان صوته من جهة إلى أخرى كبحر 
متلاطم له صدى. وكان تعريج على بيروت على مجلة >ش��ؤون فلس��طينية< ومركز الأبحاث الفلسطني 
المدمران، وعلى مدرّج جامعة دمشق. وشعر تدفق من غرفته الأثيرة في فندق >ماديسون< الباريسي. 

وعلى سريره الأخير في مستشفى هيوستن الأمريكي. 
فيلم أثار الكثير من الأشجان والحنين لشاعر شغل الملايين بكلمته الحقيقية في حياته ـ حيث لم نلمس أنه 
أوغل في الإبتعاد عنا ـ ولا زال يشغل مكانه وسيبقى ونشتاق له وذاكرتنا تحفظ عن ظهر قلب صدى صوته 

وقوة سطوته على المتلقين. وكأن محمود درويش لم يرحل.
وف��ي الختام وضعنا المخرج أمام مش��هد حص��ان يحاول النهوض من بحر من الرمال ويفش��ل، ثم يحاول 
ويح��اول. وكان في نهوض��ه بعد نضال لحظة تح��اول أن تفصل بين فعلي الموت والحي��اة. والحصيلة أن 

محمود درويش حصان رحل ولم يرحل، ولا زال فينا وفي وطنه فلسطين.
يذكر أن المخرج نصري الحجاج س��بق وقدم في س��نة 2007 فيلم >في ظل الغياب< مركزاً على فكرة 

وضرورة أن يُدفن الفلسطيني في أرضه.
فيلم >كما قال الشاعر< من إنتاج وزارة الثقافة الفلسطينية.

__________
عن القدس العربي

»كما قال الشاعر«:
رحلة للمخرج نصري الحجاج في حياة محمود درويش 

بوستر الفيلم

سينما



صدر عن مركز دراسات الوحدة العربية كتاب 
>هكذا تكلّ��م محمود درويش: دراس��ات في 
ذكرى رحيله< لمجموعة من الباحثين، تحرير 

الدكتور عبد الإله بلقزيز.
النص الشعري الدرويشي... نص ـ وثيقة بأكثر 
م��ن معنى، وفي أكث��ر من اتج��اه. في مرآته 
تمل��ك ان تقرأ فكرة كبرى في تجربة ش��عب 

هو شعبه.
قصي��دة دروي��ش لس��ان الجماع��ة ومدوّنة 
يومياتها... هي ضمير الناس، ملاذهم من الضياع 

يؤويهم، هي نفيرهم، يبث العزيمة فيهم.
تاري��خ قصي��دة محم��ود، هو من وج��ه آخر، 
تاريخ امكنتها، ولدت القصيدة في مكان، ونمت 

في مكان، وأينعت في أمكنة.
م��ن باب تعزي��ة النف��س ان يقول الم��رء، ان 
محمود دروي��ش لم يرحل لأن تراثه باق فينا، 
وف��ي الثقافة العربية، فلق��د كان رحيله فاجعة، 
للثقاف��ة والقصي��دة، لا توصف، وه��ي )فاجعة( 
لا توص��ف لأن رحيله حصل ف��ي لحظة التألق 

الاستثنائي )...(
برحيل حفيد المتنب��ي، تدخل القصيدة العربية 
فت��رة م��ن الح��داد، لي��س يُعلم مت��ى تنتهي، 
فالرجل لم يكن شاعراً كبيراً فحسب، بل كان 
الش��اعر ال��ذي زوّج المس��تحيل بالممكن في 
الشعر، فأنجب لغة شعرية ممكنة، لكنها تقارب 

المستحيل.

ي��ا محم��ود >على ه��ذه الأرض ما يس��تحق 
الحياة<: أن نقرأ شعرك.

***
بمناسبة مرور عام على رحيل الشاعر محمود 
درويش الفاج��ع، حاولت جمهرة من اصدقائه، 
وبمبادرة من مركز دراسات الوحدة العربية، 
ان تقدّم ه��ذا الكتاب التذكاري التكريمي وفاء 
لذكرى الفقيد الكبير، واعترافاً بالدور والمكانة 

اللذين كانا له في الثقافة العربية المعاصرة.
يقع الكتاب في 207 صفحات.

وثمنه 8 دولارات أو ما يعادلها.
هنا مقط��ع من مقدمة محرر الكتاب عبد الإله 

بلقزيز:
تاريخ قصيدة محمود هو، من وجه آخر، تاريخ 
امكنتها. ولدت القصي��دة في مكان، ونمت في 
مكان، وأينعت في أمكنة. لم يكن المكان محايداً 
امام تجربة القصيدة. لم يمنحها جغرافيا ترابية 
كي تقيم فيها كما يقيم العابرون. كان المكان لها 
رحماً، تربة ازدرعت فيها. كان ماءها وشمسها 
وهواءه��ا. ولقد حمل��ت خواص��ه. وكلما تغير 
المكان او تعدد، أضافت الى الخواص الموروثة 
اخرى مكتس��بة. ظل��ت القصيدة تق��ول مكانها 
بطريقتها، تستعذبه وتذيقك طعمه. وكان على 
كل مكان ان يكون لحظة في س��يرة القصيدة، 

زمناً من أزمنتها.
في حيفا، نضج��ت صورة المكان الاول )= قرية 

الب��روة ف��ي الجلي��ل المحت��ل(، 
واغتن��ت الصورة بفض��اء جديد 
جدي��دا  م�الذا  للش��اعر  ق��دم 
لتهري��ب المعن��ى المحاصر. حيفا 
رحم القصيدة الاول. مس��احة للوعي والرش��د 
والخ��روج ال��ى تجرب��ة الالت��زام: في الش��عر 
والح��زب والحرك��ة الوطني��ة. بيئ��ة الممانعة 
الوطني��ة والثقافية في حيفا وفلس��طين انتجت 
قصيدة حملت معاني الممانعة كافة: التمس��ك 
بالارض والهوي��ة والتاري��خ والذاكرة والقبض 
على اللغ��ة: معدن الكينونة النفي��س، بالنواجذ. 
تدفق��ت ه��ذه المعان��ي جميعاً ف��ي دواوينه 
الاولى )اوراق الزيتون، عاش��ق من فلس��طين، 
آخر الليل، العصافير تموت في الجليل، حبيبتي 
تنهض م��ن يومها، ومحاولة رق��م 7...( حتى لا 
ت��كاد تبصر الفارق بين الش��اعر والمكان. وكان 
عل��ى قصيدة ج��رؤت على الس��جان ان تدفع 
الثمن من حريتها، فساقها الحاكم العسكري الى 
السجن مرات عديدة. وكلما سيق محمود الى 
سجن، أفرجت القصيدة عن مفاتنها اكثر، كأنها 

لا تزف بهية الا كلما ذكرها السجان بوجوده.
كأنه��ا قدت من الاصرار والتحدي. ولقد ظلت 
قصائد محم��ود، من مكانه الحيف��اوي، نافذة 
اطل منها العربي على الفلسطيني داخل القفص. 
بل لعلها كادت تكون النافذة الاش��رع )دون ان 
ننسى روايات اميل حبيبي( التي أوسعت مساحة 
لمعرف��ة ما يجري ف��ي الداخل الفلس��طيني ـ 
سياس��ياً وثقافياً ـ في س��نوات الستينيات حيث 
كان الوعي العربي لا يزال بارد الصلة بمن بقي 
عل��ى ارضه من فلس��طينيي الجلي��ل والمثلث 
والنقب! ولا أراني أتزيد حين أقول ان قصيدة 

واحدة مثل >س��جل أنا عربي< كانت وحدها 
تكفي كي تمس��ح الغش��اوة ع��ن ملايين العرب 
فتعلمه��م بمن ه��م اولئ��ك الذين م��ا فارقوا 
ارضهم وان اجبروا على حمل بطاقة >هوية< 

تزوّر هويتهم، ومن اي معدن نفيس هم.
قرر محم��ود ان يغ��ادر حيفا وفلس��طين الى 
جوارهم��ا العربي. قضى فترة ف��ي القاهرة ثم 
ش��د الرحيل ال��ى بيروت: الم��كان الثاني الذي 
تفتق��ت فيه عبقرية الش��عر. ول��دت القصيدة 
ولادتها الثانية في هذا الم��كان الفذّ. كان عليها 
ان تمت��ح من معين��ه وتغتني اكث��ر. كان عليها 
ايضا ان تس��تحق ح��ق الاقامة ف��ي مدينة غير 
عادية ولا ش��بيه لها في الدور والمكانة. عاصمة 
المقاومة والثقافة والحرية كانت بيروت حينها 
)وم��ا زال��ت(. ولأن الش��اعر أت��ى المدينة في 
لحظة عنفوان ثقاف��ي، وحيث صخب التجديد 
والتجريب والثورة ف��ي التعبير يعلو، كان على 
قصيدته ان تتمرن على التفاعل مع حساسيات 
جمالي��ة جدي��دة م��ن دون ان تفق��د نكهته��ا 
الت��ي حملتها بعيداً الى الآف��اق. في هذا المكان 
العذب، تدفق ش��هد القصيدة وأفرج محمود 
عن طاقة ف��ي التعبير مذهلة. كأنه كان ينتظر 
بي��روت كي يفجّر تلك الطاق��ة المخزونة، كي 
يش��ارك الثورة ثورتها بثورت��ه الخاصة: ثورة 
الش��عر على الش��عر. ولقد نجح محمود في ان 
يصنع لغة في التعبير الش��عري لم يش��بهه فيها 
احد ولا ضارعه. مفرداتها مصقولة بعناية وذات 
خصوصية حادة، وصورها مزيج من التش��كيل 
التجريدي والس��رد الواقعي والفانتازيا. أنجبت 
لغت��ه بعضاً من أرفع الملاحم في تاريخ الش��عر 
العربي س��نوات السبعينيات ومطالع الثمانينيات 

هكذا تكلّم محمود درويش: دراسات في ذكرى رحيله 

سليم البيك

    هنال��ك، ف��ي ه��ذا العال��م 
الكئي��ب والمقفر، أن��اس كلما 
يتسلّقونها،  عالية  رأوا ش��جرة 
وذن��ب محم��ود درويش أن 
كُتب له أن يكون زيتونة رومية ضخمة أو شجرة 
سرو شاهقة في جليل فلسطين، فصار يحلو لكثير 
من »الطفيليات« أن يتغذّوا على ضخامة وش��هوق 
اس��م درويش، والش��اطر هو من يلحق أن يَخرج 
بعم��ل عن دروي��ش في هذه المعمع��ة والفوضى 
قبل أن يتنبّه أحدهم ويُثار الموضوع ويصعب على 
أي انته��ازيّ أن يلحّن ويغنّي من أش��عاره أو ينتج 

مسلسلا عن سيرته.
    لا ب��د من الإش��ارة بداية إل��ى أن هنالك أغاني 
وأفلاما لم تتكئ على اس��م درويش، على حس��اب 
جمالي��ة العم��ل واتقانه ولم تكن حِم�ال بغيضا على 
قصائ��ده المثقل��ة أص�ال بهم��وم ذاتي��ة ووطنية 
وإنس��انية، والت��ي لا ينقصها غَم ووط��أة يُلصَقا بها 
وباس��م مبدعها كوطأة المسلس��ل السوري )رغم 
تفوّق مجمل المسلس�الت الس��ورية عل��ى غيرها 
ورغم حبي لها( الذي سينتجه ويقوم بدور درويش 
فيه ممثلٌ لا فائدة من ذكر اسمه فلن تعرفوه، إن 
عرفتموه، إلا بالشكل. وسيكتبه من حرّر الصفحات 
الثقافية لاحدى الصحف الرس��مية السورية لثلاثين 

عاما. خُدلك!
    طبع��ا لا يمكن الحكم نهائيا على المسلس��ل قبل 
عرض��ه. لكن هل ننتظر »للمهزلة« أن تحل فنقول 
ي��ا حلالي يا مالي )وفجأة هن��ا أتذكر ما حصل مع 
ألبوم س��ميح ش��قير الأخير ال��ذي فش��ل بامتياز 
رغ��م محاولات��ه التس��لق عل��ى قصائ��د درويش 
وصورت��ه عل��ى الغ�الف(؟ ألا يكون ال��ـC.V الفني 
للمنتج والممثل القائم على المسلس��ل، والس��رعة 
»الانتهازي��ة« القصوى- قبل ما حدا يس��بقهن- في 
اتخاذ قرار إنتاج مسلس��ل بثلاثين حلقة على الأقل 
عن درويش، والفصل »ش��به« الت��ام بين القائمين 
على المسلس��ل وبين المقربين م��ن درويش في 
دير الأس��د والجدَي��دة وحيف��ا ورام الله وبيروت 
وعمّان وباريس، وأم��ور أخرى وأخرى، ألا يكون 

كل ذلك سببا كافيا لوقف هذه »المهزلة«؟

    من الذي سيحكّم نص السيناريو مثلا؟ وهل 
سيكون الس��يناريو هذا مجرد لملمة لما ورد 
عن درويش في الكتب والصحافة –الرس��مية 
الس��ورية خاصة.. أهلين!- وإع��ادة ترتيبها أو 
خربطته��ا؟ خاص��ة وأن لا تواص��ل هناك بين 
كاتب الس��يناريو الذي تنطّح للمهمة قبل أن تجفّ دموعنا على 
رحي��ل درويش، وبين عائلة درويش والمقرّبين منه، )وأزيدَكْ 

من الشّعر بِيتْ( بل أنه لم يتوجّه أحد من القائمين على المسلسل 
إلى عائلة درويش في الجدَيدة في فلس��طين، والعائلة هناك لا 
تخف��ي تذمّرها من طريقة تعامل هؤلاء »القائمين« مع س��يرة 
درويش، وهي الطريقة التجارية التي تستس��هل كتابة السيناريو 
طالما أنه »س��يضمن« البيع الس��ريع المُأسّس على اسم درويش 
)وأيضا هنا فجأة أتذكّر س��ميح شقير في ألبومه الأخير.. يا الله(. 
كما أني س��ألت بعض أصدقاء درويش عن المسلسل الذي لم 
يكونوا يعرفون به أصلا.. كيف يُكتب الس��يناريو 

إذن؟
    زد على كل ذلك )وربما ش��يء من الجواب 
يكم��ن هن��ا( أنّ كاتب الس��يناريو عمل محرّراً 
ثقافيّ��اً وكات��ب زاوية في اح��دى تلك الصحف 
الرس��مية منذ س��بعينيات القرن الماضي وحتى 
2008 )وهن��ا المهزل��ة بعينها( فمجم��ل المواد 
التي كانت تنش��رها هذه الصحف عن درويش 
خلال تل��ك الأعوام الطويلة تعطي فكرة واضحة 
عن نسبة موضوعية وصدقية- ولا أذهب بعيدا 
لأقول غاية- سيناريو ومسلسل كهذا يُنفّذ على 
عج��ل، والأمور المنفّذة على عج��ل تُبنى عادة 
على مواقف س��ابقة ومسبقة وجاهزة ومقرفة، 
خاص��ة وإن تراكم��ت على مدى ثلاثي��ن عاما، 

وتجمّدت أثناء ذلك، وتعفّنت بعد ذلك.
    كل ما ذُكر يحتّم ضرورة مراجعة الس��يناريو 
م��ن قِب��ل عائل��ة دروي��ش أو مجموع��ة من 
أصدقائه المقرّبي��ن، وهو ما لن يقبله القائمون 
على المسلس��ل لأس��باب أعتقد بأن مشاهدته 
وق��راءة م��ا س��يكتبه عن��ه أصدق��اء درويش 
ومحبوه مم��ن يكرهون لدرويش أن يتس��لّق 

أحد على اسمه، بأن ذلك كفيل بتوضيحها.
    ل��مَ هذا الاس��تخفاف ومحاولة العبث باس��م 

درويش؟ آآه؟
***

    المخ��رج والممثل الفلس��طيني محمد بكري 
يع��دّ لفيل��م روائي ع��ن حياة درويش، س��يرة 
بكري الفنية والنضالية، وصدقيته ومهنيته وتميّز 
إخراج��ه وأدائ��ه وتماهيه مع عوال��م درويش 
كفيل��ة »بحرقصتن��ا« منتظرين أن ي��رى الفيلمُ 
الن��ور. وأعمال كه��ذه قد تكون أص��دق تعبير 
لكلم��ة »كفى« للمتس��لّقين على اس��م محمود 

درويش وقصائده.
***

    لو أنه فقط يعود، كم كان درويش سيس��خر 
من كثيرين.

فليعبثوا بعيدا عن سَكينة درويش

محمود درويش

درويش



مهند صلاحات

حقيق��ة لا أعرف م��ن أغنى الأخر ف��ي ثنائية 
الشعر والموس��يقى، هل أغنى درويش الغني 
بلغته الأخوة الثلاث��ة المبدعين، أم أن ثلاثتهم 

أغنوا قصيدة درويش؟
نح��ن هنا أم��ام حالة م��ع، وليس في، ش��عر 

محمود درويش لا تش��به سابقاتها، 
فكما نعرف أن الكثيرين قد س��بقوا 
وغن��وا قصائد دروي��ش وحولوها 
لأغني��ات جميلة، فهنالك مارس��يل 
خليفة، سميح شقير، أصالة نصري، 
بشار زرقان، وغيرهم كثيرون، لكن 
هنا نح��ن أمام حال��ة مختلفة، هي 
حالة ترجمة الش��عر لموس��يقى، أو 
ترجمة المواضيع الأدبية لموسيقى، 
بالتالي نحن أمام حالة من التجديد 
والارتق��اء لي��س بالش��عر فقط، بل 
بفن إلق��اءه. فدرويش كما نعرف 
تمي��ز من��ذ بداياته، وخاص��ة بعد 
عودته من الاتحاد الس��وفيتي، بفن 
إلقاء الش��عر، وقد يكون هذا أحد 
التي أدت لانتشار شعره  الأس��باب 
ونزوله للشارع بين العامة، حتى أن 
البعض كان يجلس ساعات ليستمع 
لمحمود درويش وهو يلقي الشعر 

كما لو أنه يستمع لأغنية.
ما أضافه وس��ام وس��مير وعدنان 

جبران لم يكن لمحمود درويش ولا لش��عره، 
إنما برأي��ي المتواض��ع لإلقاء الش��عر العربي 
بش��كل عام، إن م��ا فعلوه هو أنهم أس��هموا 
بإنزال القصيدة أكثر للش��ارع، وبنفس الوقت 
المزج بين جمهوري الش��عر والموس��يقى في 
آن، ففي الشعر العربي، الموزون منه تحديداً 
إيق��اع موس��يقى لا يدرك��ه س��وى المتذوق 
والدارس للش��عر، وكما نعل��م أن العديد من 
المقامات الموس��يقية العربية مس��توحاه من 
الإيقاع الموس��يقي في بحور الش��عر، وأنه في 

عملية تلحين الأغاني يلجأ الملحن الموسيقي 
إلى بحور الشعر لتلحين القصيدة –هنا طبعاً لا 
أقصد ما يسمونها الأغاني الحديثة التي تعتمد 
على مش��هد الفتيات في الفيديو كليب وليس 
على مضمون الكلم��ات أو اللحن حتى نحترم 
أنفس��نا قليلًا في تعريف الأغاني والتفريق فيما 
بينها وبي��ن التهريج الحاصل عل��ى الفضائيات 

الي��وم- فإن م��ا جاء ب��ه الأخوة جب��ران هو 
القري��ب البعيد، هو إعادة الاعتب��ار للقصيدة 

وللموسيقى العربية أيضاً.
إنها إعادة المطلّقة »القصيدة العربية« لطليقها 
»الموسيقى«، لكن بش��كل أخر دون مزاوجة، 
ودون تفضيل لواحدة على أخرى، ما يعني أن 
هنالك لم شمل شرعي حقيقي، أي إنه إعادة 

اكتشاف علاقة القصيدة بالموسيقى.
كم��ا أود أن أرك��ز عل��ى نقطة مهم��ة، هي 
أن إح��دى العناصر المش��تركة بين ما قدمه 

الأخوة جبران من موسيقى سواء مع درويش 
أو ما قبله وما بعده، وما بين قصيدة محمود 
دروي��ش ما قب��ل الأخوة جب��ران ومعهم، أن 
كلاهم��ا مج��دد في فن��ه، فدروي��ش مجدد 
في قصي��دة التفعيل��ة العربية على مس��توى 
اللغ��ة والمضمون والش��كل والبن��اء، والأخوة 
جبران مجددون في بناء الموس��يقى العربية 
الش��رقية، فكلاهما يق��دم فنه بش��كل متميز 
ومبدع، عملية التزاوج التي تمت في أن تكون 
الموس��يقى الش��رقية التي تمثل روح الشرق 
الحقيقي خلفية لإلقاء قصيدة الشعر التي تمثل 
في ش��كلها ووزنها ديوان العرب 
هي عملية تزاوج شرعية حقيقية 
رائ��دة، وهو نوع -م��رة أخرى 
أقول- م��ن التجديد المبتكر في 

شكل الموسيقى والشعر.
العربية  الموس��يقى  كان��ت  وإن 
الي��وم، والأغان��ي العربي��ة اليوم 
م��ا  بس��بب  جميعه��ا  مه��ددة 
يس��مى »الفيديو كليب« واللحن 
وتكس��ير  والابت��ذال،  الرخي��ص، 
تح��ت  الموس��يقى  مقام��ات 
مس��ميات التجديد، فإنني أعتبر 
أن م��ا فعل��ه الأخوة جب��ران في 
مش��روعهم، ومثلهم للأسف قلة 
من الموس��يقيين الع��رب الذين 
يحترم��ون أنفس��هم مث��ل، زياد 
الرحبان��ي، نصير ش��مّا، ش��ربل 
روحان��ا، وغيره��م ه��و إع��ادة 
العربي��ة  للموس��يقى  الاعتب��ار 
لمس��توى  وإيصالها  بها  بالارتقاء 
الراقي��ة  الناضج��ة  القصي��دة 
المتطورة شكلًا ومضموناً. وأيضاً إنقاذها من 
لوثة الأغان��ي الحديثة وتلويث الفيديو كليب، 
إن كلاهم��ا كان يبحث عن الإنس��ان، س��واء 
درويش ف��ي قصيدته أو الأخ��وة جبران في 
موس��يقاهم، وجميعهم التقوا بإنس��انيتهم التي 
أوصلتهم لن أقول للكمال، بل للتميز والإبداع 

بتجربة رائدة ستحسب لهم ريادتها.
__________

كاتب وإعلامي فلسطيني

درويش والأخوة جبران .. ثنائية الشعر الموسيقى

حيفا- »تفانين«

»اس��مي، إن أخطأتُ لَفْظَ اس��مي/ بخمسة أَحْرُفٍ 
مُ ما  أُفُقيّ��ةِ التكوين لي: ميمُ /المُتَيَّمُ والمُيتَّمُ والمتمِّ
مضى.. حاءُ/ الحديقةُ والحبيبةُ، حيرتانِ وحسرتان.. 
مي��مُ / المُغَامِرُ والمُعَدُّ المُسْ��تَعدُّ لموته، الموعود 
منفيّ��اً، مري��ضَ المُشْ��تَهَى.. واو /ال��وداعُ، الوردةُ 
الوس��طى، ولاءٌ لل��ولادة أَينم��ا وُج��دَتْ، وَوَعْ��دُ 
الوالدي��ن.. دال / الدلي��لُ، ال��دربُ، دمع��ةُ، دارةٍ 
دَرَسَ��تْ، ودوريّ يُدَلِّلُني ويُدْميني/ وهذا الاس��مُ 

لي...«
عن هذا الاس��م، منه وفيه، وبصوته، يتجلى العرض 
الكبير للثلاثي الفلس��طيني، الأخوة جب��ران، والذي 
جابوا العالم به بع��د أن انطلق في ذكرى الأربعين 
لرحيل الش��اعر الكبير محمود درويش في مدينة 
رام الله.. وه��ا ه��و الي��وم، يأتي إلى حيف��ا، بعد أن 
قامة ش��ركة الإنتاج »عمري« بالتنس��يق مع الثلاثي 
للحضور في 2010/3/11، حيث س��يقدم في قاعة 

الأوديتوريوم الكبرى.
وتق��ول الآنس��ة قاه��رة عيني��ن، إح��دى منظمي 
الع��رض: إن ما يميز هذه الأمس��ية ه��و البرنامج 
الفن��ي الذي يحم��ل عنوان »في ظ��ل الكلام« وهو 
نس��يج من قصائد محمود درويش، تطرز بالعزف 
عل��ى الع��ود لفريق »تريو جبران- س��مير وس��ام 
وعدن��ان«، بمرافقة عازف الإيقاع يوس��ف حبيش.. 
وجمهورن��ا متله��ف لهذا اللقاء، بعد أن س��مع عنه 

الكثير من الأصداء وهو يجوب العالم.
وفي حديث مع الفنان س��مير جبران، قال: سيكون 
دروي��ش في ه��ذه الأمس��ية، هو س��يد الموقف، 
وسيكون حاضرا أكثر من الجميع.. لقد كرست هذا 
العم��ل الضخم لمعلمنا الكبي��ر، الذي ألهمني وألهم 

فريقي وما زال يلهمنا بالكثير من الإبداع.
يش��ار إلى أن الثلاثي أصدر ألب��وم في ظل الكلام، 
بنسختين مصورتين، واحدة باللغة العربية والأخرى 
بالانجليزي��ة، والألبوم يتصدر المبيع��ات في جميع 

أنحاء العالم.

بعد أن جالوا به في أنحاء العالم:
الثلاثي جبران و »في ظل الكلام«

في حيفا

مثل >احم��د الزعت��ر<، و<قصيدة الأرض< 
و<قصي��دة بيروت، و<مدي��ح الظل العالي<. 
وما س��اوم عل��ى ايقاعية القصي��دة حتى وهو 
يأخذه��ا الى الث��ورة على المألوف ف��ي الكتابة 

الشعرية.
باريس كانت مكان القصي��دة الثالث. اقام فيها 
عش��راً م��ن الس��نين )1985 ـ 1995(. ارتفع 
ش��عوره بالمنف��ى اكث��ر، وبفرديت��ه اكثر، لكن 
منسوب الجمال في القصيدة بات أعلى. أغرته 
باريس بالخل��وة، أطلقت في دمه ملح التأمل. 
عاد الى الماضي البعيد: الى طفولته، الى الارض، 
الى شغف خرافي بالطبيعة، كشف عن موسوعية 
مذهلة في معرفة اس��ماء النباتات والاش��جار 
والحش��ائش والطي��ر والورود. كل ش��يء حيّ 
فيه وفي القصيدة كان يتفتق. حتى القلب الذي 
مزقته أدوات الجراحة في المستش��فى اتس��ع 
لمزيد م��ن الحب، لنس��اء رس��مت القصيدة 
ملامحهن وقس��ماتهن فبدون وقد خرجن من 
الاس��طورة يهزمن الرجولة ويطلقن ضحكات 
العب��ث الحر. قال الحب بطريقة تقطر س��حرا 
وعذوبة وأنتج أشهى قصائده في تاريخ الشعر 
العربي: >ش��تاء ريت��ا طويل< مث��الا وقضائد 
اخرى م��ن >س��رير الغريبة<. وف��ي باريس 

قالت القصيدة اسرارها.

رام الله ـ عم��ان كانت��ا مكان القصي��دة الرابع: 
اولاهم��ا اكثر. ل��م يكن محم��ود ينتظر عودة 
منقوص��ة ال��ى الوطن، لكنه عاد ول��م يعد. عاد 
لان نداء العودة حاصره وحاصر احتجاجه على 
>اتفاق اوس��لو<، ولم يكن يس��تطيع ان يقاوم 
اغراء فلس��طين بعد تجربة جارحة مع المنفى. 
ولم يعد لأن فلس��طينه كانت م��ا تزال بعيدة: 
فلسطينه التي عاش فيها وفلسطينه التي صنعها 
في ش��عره. وهل كان يستطيع ان يردم الفرق 
بين الاثنتين؟ غير ان البعض القليل من فلسطين 

الذي بقي له ـ ولش��عبه ـ مكان��اً يقيم فيه كان 
افضل عنده من مكابدة الشعور الدائم بالاقتلاع 
والمنفى. لعل تلك القطعة الصغيرة من الارض 

ترفع عنه قليلًا عبء الشعور بالغربة بعيداً عن 
الوطن. س��ألته مرة: >كيف وجدت فلسطين 
يا محم��ود بعد الع��ودة اليه��ا؟< اجابني على 

الفور: >فلس��طين من بعيد ابه��ى<. اذن، هو 
المنفى من جديد يداخله ويس��كنه وهو هناك 
في بعض الوطن. حين كان يضيق بهذا الشعور 
المفاج��ئ، يهرب الى عمان، ومنه��ا الى أقاصي 
الدنيا. لا فرق، اذن، بي��ن المنفيين: المنفى عن 

الوطن والمنفى في الوطن!
في فلس��طين مرة اخرى انتكس��ت حالة القلب. لم 
تك��ن قد مرت عل��ى العملية الجراحي��ة الاولى اكثر 
من أربعة عش��ر عام��اً. كان على قلبه ان يفتح مرة 
اخرى ف��ي غرفة جراحي��ة بباريس. توق��ف القلب 
اثناء الجراحة واعلنت الوفاة. مات الش��اعر لدقائق 
ثم عاد ال��ى الحياة. وخرج م��ن تجربة الموت، في 
الهزيع الاخير من القرن الماضي، مس��كوناً بس��ؤال 
الوج��ود. خ��اض أعماق حوار فلس��في م��ع الموت 
ف��ي >جدارية<. لو لم يكن محم��ود قد كتب في 
حياته س��وى هذه القصيدة/الديوان، فقد كتب كل 
شيء وأوصل الش��عر الى الذروة. ومن حينها )سنة 
2000(، دخل الشاعر في سباق محموم مع الموت. 
كان يريد ان يقول كل ش��يء قب��ل ان يزوره ثانية 
ويصطحب��ه معه ال��ى البعيد. وبي��ن رام الله وعمان 
كانت الاعتكافة الش��عرية )والنثرية( تأخذه الى انتاج 
غزير. كرت سبحة اعماله ـ دواوين ونصوص نثرية 
ـ بإيقاع اس��تثنائي: حالة حصار، لا تعتذر عما فعلت، 
ذاكرة للنس��يان، كزهر الل��وز أو أبعد، في حضرة 
الغياب، أثر الفراش��ة، ولا أريد له��ذي القصيدة ان 
تنتهي )وقد صدر الاخير بعد رحيله(. وفي كل نص، 
كان محم��ود يعلن مي�الد قصيدة مختلف��ة، بنكهة 
جدي��دة. ظ��ل وفيا لطريق��ة لم يجد عنه��ا: الثورة 
الدائم��ة على المألوف في التعبير الش��عري. لا، ظل 
وفيا لمعنى الخلق والابداع: من لم يستطع ان يقدم 
جديداً، من الافضل ان يخلد الى الصمت. ومحمود 

من طينة الشعراء الكبار، لا يعرف غير ان يتدفق.

خرج��ت القصي��دة م��ن فلس��طين وع��ادت 
ال��ى فلس��طين. وف��ي رحل��ة الع��ودة تألقت 
وتقول��ه. يقوله��ا  ال��ذي  الم��كان  ف��ي   أكث��ر 

__________
عن القدس العربي

محمود درويش

درويش



ابتسام أنطون

عندم��ا تغني  الفنان��ة القديرة  أم��ل مرقس.. 
تكون الوردة دارنا.. والينابيع بحارنا , وإن كانت 
نائية المس��افات مثل أستراليا ونيوزلاندا  تصل 

لروحنا صوتا مرافقا .
ونرجع من صوتها الى منازلنا بقصائد درويشية   , وبقية ينابيعها..

الثلاثة ألبوم أمل ,شوق,نعنع يا نعنع  ..
بعد نجاحها الملموس وإختيارها عام 2000 من أجمل الأصوات 
في الش��رق الأوس��ط وس��ائديتها  في الس��احة الفني��ة المحلية 
وإنطلاقه��ا بجدارة للعالمية  من خلال ع��دة  مهرجانات غنائية 

عالمية ,منه��ا ألمانيا وإس��بانيا وأمري��كا اللاتينية 
, ومؤخ��را عادت م��ن مهرجان دبي الس��ينمائي 
الدول��ي إضافة لوجودها الس��ائد عل��ى الصعيد  
الوطن��ي ,الفن��ي,  والإعلام��ي الثقافي  ف��ي البلاد 
خاصة ف��ي برنامجها الهادف في راديو الش��مس 
»رفع الستار« تم إختيارها عنصر أساسي في لجنة 

.  new star التحكيم لبرنامج
تس��تعد الفنانة القديرة أمل مرقس بالرغم من 
كثافة الإنشغالات للس��فر الى أستراليا  للمشاركة 
في مهرج��ان عالم��ي Womadelaide, يحتوي 
فئ��ة من أش��هر  الفنانين العالمي��ن  والمحترفين  
من ش��تى دول العالم , وهو من تأس��يس الفنان 
المميز  بيتر غابريئيل, لقد تم إختيارالفنانة أمل , 
كفنانة شرق أوسطية غير نمطية تتمتع بأسلوب 
خاص ذو عناصر موس��يقية ترب��ط العالم الغربي 
بعوالمها الش��رقية ,التي  تستمد ها من الموروث 
الشعبي الفلسطيني والموسيقى العربية , مما يتيح 
للمتلقي بمختلف إنتماءاته القومية التمتع بصوتها 
وإداؤها ,  دون البح��ث عن معنى الكلمة ,  يعود 
ذل��ك لبثها المعن��ى  من خلال ملامحه��ا وإداؤها 
المسرحي, إضافة الى جمالية صوتها  وثقافة نص 
أغانيه��ا وخصوصية الألح��ان,  لذلك  هي حضور 

سائد وحميمي أينما حلت لا تحتاج لترجمة.
تحيي الفنانة أمل مرقس في أستراليا ونيوزلاندا  
أربع أمس��يات فنية لأربع مهرجانات عالمية  ,من 

تاريخ 5.3.10  حتى 12.3.10.
 إضافة الى ذلك تم  التنس��يق معها  لعقد مؤتمر 
صحف��ي ف��ي تاري��خ 5\3 للصح��ف والمواق��ع 

الأسترالية .
وبمناسبة يوم المرأة العالمي 8.3.10  تم دعوتها 
من نقابة »مجلة النس��اء » في أستراليا للمشاركة 
في أمس��ية وورش��ة عمل  تحت عن��وان » لقاء 
أص��وات نس��ائية«   وهي عبارة ع��ن  عمل  فني 
مشترك من أصوات نسائية من كل انحاء العالم 
, وس��تغني مع المغنية مريم حس��ن من الصحراء 
الغربية  دويت عبارة عن :  أغنيتين لأمل » سكابا« 
»وبهللك« واغنيتين  لمريم حسن »بنت مظلومة« 

»وقالو أمي« .
كما ستش��رف  أمل وفرقته��ا المرافقة لها بقيادة 
الموس��يقي نس��يم دك��ور  : على ورش��ات  عمل 
موسيقية  عربية وتراث شعبي فلسطيني لجمهور 

المهرجان الواسع .
والمثير ذكره أيضا أنه وقع الإختيار عليها من قبل 
لجن��ة  المهرجان لتقديم أغنياته��ا في بث حي و 
مباشر من اذاعة  ABC الاسترالية,  لحفل  جائزة  

»افضل مغني استرالي«  
إس��تقبالا وتمهيدا لحضوره��ا المهرجان ,أُجريت 
معها مقابلات من قبل  وسائل الاعلام المسموعة 
والمكتوب��ة ف��ي اس��تراليا وس��يتم  ب��ث  حفلاتها 
المش��اركة في  المهرجان على مدار الس��نة    في  

  RADIO SBS.الاذاعة  الاسترالية
الأكث��ر إثارة ذك��ره والأه��م هو تجهي��ز الفنانة 
القديرة أمل مرقس لإصدار البوم جديد وخاص 
جدا  قد س��معنا بعض أغانيه ف��ي حفلاتها مؤخرا  

منها: 
 »كم البعيد بعيد« –أثر الفراش��ة القدير محمود 

درويش –لحن الموسيقي نسيم دكور 
»انا رايحة« –كلمات الشاعر مرزوق حلبي ولحن 

الفنان نسيم دكور 
»أباي«- كلمات الشاعر المرهف مروان مخول .

»للحياة غنائ��ي« وهي رائعة مزيج ما بين كلمات 
قصي��دة المحمود درويش »على هذه الأرض ما 

يستحق الحياة » ولحن أغنية غراسياس الافيدا 
»ش��كرا للحي��اة » للفنان��ة العالمية  مارس��يدس 

سوس��ا الملقبة بصوت أميركا 
اللاتينية  وهي إحدى المغنيات 

المفضلات  عند أمل مرقس.
ان مهرج��ان وم��اد   ويذك��ر 
اس��تراليا   – Womadelaide
قد أصدر  اسطوانة إحتوائية 
تض��م فيه��ا  أغني��ات متنوعة 
لفنانين المهرجان  المشاركين 
في  وضمنه��م »أغنية غريب 
في مدين��ة بعيدة«  من البوم 

شوق للفنانة أمل مرقس. 

أمل مرقس.. صوت لا يحتاج  لترجمة

أمل مرقس - من صور ألبوم نعنع يا نعنع

غناء



أمل مرقس

- مغنية وممثلة فلس��طينية ولدت في كفر ياسيف في الجليل 
الفلسطيني.

- تخرجت من معهد »بيت تس��في« للفنون المسرحية عام 
.1990

- فازت بأول جائزة في مهرجان الأغنية المسرحية، ضمن 
أطار دراستها في معهد الفنون المسرحية بيت تسفي.

- أصدرت أسطوانتها الأولى »أمل« عام 1998.
- إضاف��ة إلى كونها مغنية، تعمل كممثلة ومقدمة برامج في 

التلفزيون والإذاعة.
- تم اختياره��ا عام 2001 من قبل التلفزيون النمس��اوي 

كصاحبة أجمل الأصوات في القرن العشرين. 
- صدر لها ثلاثة ألبومات: »أمل« في 1998، و«شوق« في 

2004، و«نعنع يا نعنع« في 2007.

لجنة التحكيم.. 

غاوي غاوي

- حاص��ل عل��ى درج��ة الدكت��وراة في الموس��يقى وقيادة 
الجوقات من جامعة صوفيا في بلغاريا.

- أخصائ��ي وحاصل عل��ى دكتوارة في معيق��ات الصوت 
والنطق من فرنسا

- أس��س كلية الفنون الجميلة الأولى في فلسطين في جامعة 
النجاح في نابلس، وكان عميد الكلية لمدة عشرين عام.

- في الع��ام 1994 حصل على درجة بروفيس��ور في العلوم 
الموسيقية.

- ش��غل منص��ب رئيس كليات الفن��ون الجميلة في الاتحاد 
العام للجامعات العربية ومقرّها عمان.
- مدير عام مهرجان سبسطية الدولي.

- حاليً��ا يعم��ل كمحاض��ر في الكلي��ة العربي��ة للتربية في 
حيفا.

محمد بكري

- ولد محمد بكري في قرية البعنة عام 1953.
- درس التمثيل والأدب العربي في جامعة تل ابيب وتخرج 

في العام 1976.
- عمل في الس��ينما في عدة أف�الم: الملجأ، درب التبانات، 
نهائ��ي كأس الع��الم، حيف��ا، برايفي��ت، عيد مي�الد ليلى، 

الزنديق، من وراء القضبان، حنا – ك.
- فاز بعدة جوائز عربية وعالمية عن أدواره في السينما.

- في الع��ام 1986 ق��ام بأداء مونودراما المتش��ائل للكاتب 
أمي��ل حبيبي وتعتبر من أفضل الأعمال المس��رحية التي لا 
زال��ت تعرض حتى الي��وم، إضاف��ة إلى »الياطر« 1994، 

»موسم الهجرة الى الشمال« و »أبو مرمر« 1999. 
أخ��رج أربعة أفلام وثائقية هي: »1948«، »جنين جنين«، 

»من يوم مرحت«، و«زهرة«.  

غناء

http://www.newstar.tv



غناء

شاكر فريد حسن

ألأغنية الشعبية هي لبنة التراث والفرع الأساس في عالم الفولكلور، 
انه��ا مرآة س��اطعة تعكس حياة الناس في الس��راء والضراء ، كما 
تعك��س أوجه واقعهم المختلفة وتصور آلامهم وآمالهم وأحلامهم 
بغد مشرق وجميل.،وقرب هذه الأغنية من الذائقة العامة ، سواء 

بلغتها العامية المحكية أو تنغيمها، أكسبها شعبية وأصالة وفرادة.
والواقع أن تراثنا الش��عبي الفلس��طيني زاخر بثروت��ه الغنائية منها 
أغان��ي العم��ل والعم��ال والصيادين، وأغان��ي الترح��ال والغربة ، 

وأغان��ي البحر والاستس��قاء في 
س��نوات الجفاف، وأغاني طهور 
الأطف��ال .زد على ذلك أناش��يد 
المناس��بات الدينية كعيد المولد 
، ورمض��ان،  الش��ريف  النب��وي 
الحج��اج،  واس��تقبال  ووداع 
البكائيات«.هذا  الن��دب«  وأغاني 
بالاضافة  الى تناويح النس��اء في 
للمتوفى،  الوداعي��ة  المراس��يم 
والأف��راح)  الأع��راس  وأغان��ي 
الخطبة، الحن��اء، حمام العريس، 
الزفة، الزغاريد، وتراويد النساء، 
وكذل��ك الأغان��ي الرعوية التي 
كانت مقتصرة على النساء ومن 
ث��م تجرأ الرج��ال الرع��اة على 

غنائها فسميت بالرعوية.
وقد ترددت ه��ذه الأغاني بين 
الن��اس قب��ل أكث��ر م��ن أربعة 
آلاف عام عندما س��كنت القبائل 
أرض كنع��ان ، واتخ��ذت طابعا 
سياسيا وأبعادا وطنية ومضامين 
وجدانية وغزلي��ة، وكغيرها من 
والأهازي��ج  والأزج��ال  الأغان��ي 
الأوض��اع  تناول��ت  الش��عبية 
بكل  المعاش  والواقع  الاجتماعية 
صدق وش��فافية وأجم��ل تعبير، 
وم��ن أش��هر الأغان��ي التراثي��ة 
الزي��ن« و«يا  :«جفرا« و«ش��فت 
غزي��ل« و« الدلعونة« و«ظريف 
الط��ول« و«باب البواب��ة ببابين« 

وغير ذلك.
وهناك علاق��ة وثيقة تجمع بين 
»الدلعونة« و«ظريف الطول« ، فـ 
»الدلعونة« هو اس��م يطلق على 
كل فتاة حسناء وجميلة ،وأحيانا 
يطلق »جف��را« لكن الدلعونة هو 
الاس��م الأكثر شيوعا وذيوعا في 
الأغني��ة الش��عبية الفلس��طينية . 
أو«عنات«  والدلعونة هي«عناة« 
الهة الح��رب والح��ب والجمال 
الكنعانيي��ن ، وتظه��ر في  عن��د 
وخاص��ة   ، الكنعاني��ة  النق��وش 
اللوح��ات الطينية وعلى رأس��ها 
ت��اج وش��عرها مسترس��ل على 
جانب��ي صدره��ا. وعندم��ا جاء 
الاس�الم انتهت عبادته��ا وانتهت 
كاله��ة، لك��ن وظيفته��ا الجمالية 
المتجس��دة في الحب والجمال 
بقيت من خلال كل فتاة ساحرة 
وجذّاب��ة ، وت��م تحوي��ل اس��م 
»عن��ات« الى«دلعون��ة« وقص��ة 
ذلك تعود الى أن »عنات« شغفها 
حبا شاب يدعى »ظريف الطول« 
واس��مه »عليان بع��ل الكنعاني« ، 
وتش��اء الأقدار أن تفرّق بينهما 
الأي��ام ، حيث تزوج��ت » عنات« 
من ش��اب آخ��ر ورحل��ت معه 
الى ب�الد بعيدة ف��راح »ظريف 
الط��ول« يؤلف ويغن��ي ويصدح 
بالأش��عار الغزلية الت��ي تعبّر عن 
مدى حبه وعشقه وشوقه لعنات 
.. ومما جادت به قريحته قوله : 

أنا لعن عنات الصابرينا 
ويحكمك يا الهي صابري

وكيف لا يتعذب قلب العاشق وقد أسقمته حبيبته 
م��ن يوم  ما عرفها وأحبها وجمرت قلبه، فأصبح 
يسوح كالمجنون في البرية، في الحقول والجبال 
باحثا عنها ويس��أل القوم عن مكانها ويقول لهم » 
دلوني عل��ى عنات، فأدغمت م��ع بعضها البعض 
وتحولت الى«دلعونة«. وتمر الأيام وتأتي«عنات« 
لزي��ارة أهلها وعش��يرتها وحي��ن علمت برحيل 
عاشقها عن القرية أخذت تنشد وتغني ..فقالت: 

يا ظريف الطول وقف تقولك 
رايح ع الغربة بلدك أحسن لك 

خايف يا المحبوب تروح وتتملك 
وتعاشر غيري وتنساني أنا

لذل��ك نجد أن الحب والغزل والش��وق والحني��ن والحرمان من 
الوص��ال والعت��اب ، هي مضامين وموتيفات س��ائدة ف��ي الأغنية 
التراثية الفلس��طينية وتطغى عل��ى أغاني »الدلعون��ة« و« ظريف 
الط��ول« في حي��ن أن البعض م��ن هذه الأغاني يفي��ض بالمعاني 

والأبعاد الوطنية ،ومثال على ذلك: 
يما ويا يما اعطيني رشاشي 

طلبتني الثورة والصبح ماشي
عفت الوظيفة وعفت المعاشي

تحرير الوطن أغلى ما يكونا
فهل ثمة أجمل وأرق وأحلى من هذا الكلام المغنّى؟!

أخيرا ،ووس��ط هذا الضجيج السائد والدبكات الصارخة والرقصات 
الخلاعية والموس��يقى المختلس��ة، وفي غمار الهيصة والـتأوهات 
لفنان��ات التعري والتحرش الجنس��ي ، ما أحوجن��ا للأغنية التراثية 
الت��ي تنعش ال��روح وتداعب المش��اعر وتدغدغ خلج��ات القلب 

والوجدان.
)مصمص(

__________ 
 عن الاتحاد

الأغنية التراثية وقصة
»عنات« و »ظريف الطول«



هيام حسان

يعتق��د من يش��اهد العرض المس��رحي 
)الخطة )D على مس��رح ترس��تان بيتس 
في لندن أن الاس��م مس��توحى من حال 
تلك العائلة الفلس��طينية بطلة المسرحية 
الت��ي تعان��ي الأمري��ن ف��ي لحظ��ات ما 
نتعارف علي��ه حالياً بأنه >نكبة 48< من 
أج��ل الوصول الى بر الأم��ان. وقد يخيل 
للمشاهد أن العائلة قد استنفدت الخطة 
 D. قبل أن تلج��أ الى الخطةC ث��م Bو A
ولك��ن مؤلف��ة المس��رحية الفلس��طينية 
الايرلندية هناء خليل تنفي ذلك وتش��ير 
ال��ى مص��در آخ��ر بعي��د ع��ن التصور، 
فاس��م المس��رحية هذا هو الاس��م الذي 
أطلقته العصاب��ات الصهيونية على عملية 
التطهير العرقي التي قامت بها لتقيم على 
أنقاضها ما يس��مى الآن بـ >اس��رائيل<. 
وبصرف النظر عن الاسم و التفاصيل فان 
المس��رحية تصلح لكل زمان ومكان، فهي 
قص��ة المعان��اة والتش��تت والحيرة حتى 
التمزق ارباً في سبيل الوصول الى بر آمن 
مسالم لا قتل ولا ذبح أو وحشية فيه مهما 
كان الثم��ن. وربما كان هذا هو الس��بب 
وراء غياب أس��ماء الأماكن أو الأشخاص 
أو الاش��ارة الى الأعداء بالاسم. انها قصة 
الخوف الانساني من الحروب وشرورها 
التي عايشها ويعايشها الكثيرون على وجه 

هذه البسيطة، وهل غير حرب الـ 48 ما يصلح 
لأن يجسد هذه الحالة برمزية خاطفة ومعبرة 
وموغلة في العمق والدلالة؟ تتناول المسرحية 
قص��ة عائلة مكون��ة م��ن الاب والام وطفليهما 
والج��دة من طرف الام واب��ن عم الاب. وعلى 
م��دار نحو 85 دقيقة تتس��ارع الاحداث باتجاه 
اللحظة المأزق والسؤال المفصل الذي واجهته 
كل العائ�الت الفلس��طينية لحظ��ة النكب��ة: هل 
نغ��ادر أم نبقى في الارض رغم قصص الخوف 
والرعب ورائحة الدم والذبح التي تزحف من 
ق��رى الفلاحين البس��طاء العزل. تخت��ار العائلة 
الرحيل الى مكان آمن خارج أراضيها على أمل 
أن تعود بعد أيام أو أس��ابيع ش��أنها في ذلك 
ش��أن الغالبية العظمى من العائلات الفلسطينية 
ولك��ن حتى هذا الخيار لا يكون بلا خس��ائر.في 
حالة تلك العائلة تكون الخس��ارة مجسدة في 

الجدة التي تنال منها رصاصة في طريق الهجرة 
بعد أن تضل طريقها عن العائلة والأفظع أن تم 
العثور عليها وق��د أكلتها الذئاب في الغابة فلم 
تبق على شيء منها سوى مسدس كان زوجها 
الراحل خلفه لها وش��يء م��ن المصاغ الذهبية 
كان��ت تدفنه في الارض بمس��اعدة ابنتها كلما 
اقتضى الامر حيث كانت تلك الوسيلة الوحيدة 
للحفاظ على المال آنذاك. 62 عاماً من النكبة 
وفي ظل وجود الكثير م��ن المحاولات الأدبية 
والفني��ة الت��ي تتناول موضوع النكب��ة، يبدو أن 
هذا الموضوع بات يش��كل معيناً لا ينضب من 
الافكار والايح��اءات، وهو ما تؤكده هناء خليل 
الت��ي التقتها >القدس العرب��ي< وحاورتها في 
ش��أن المس��رحية والكتاب��ة المس��رحية. تقول 
هناء انها كنصف فلس��طينية م��ن ناحية الاب لا 
يغيب عنها أهوال ما خلفته النكبة على الش��عب 

الفلس��طيني وانه من الممكن القول بأن الوضع 
الحال��ي بدأ من حي��ث تلك اللحظ��ة التي بدأ 
الناس يتساءلون فيها: هل نبقى أم نرحل؟ وأن 
ق��رار الرحيل الذي اضطروا الي��ه هو ما خلف 
الآن نح��و 7 ملي��ون لاجئ يعيش��ون في حالة 
شتات وتشرد رغم انقضاء 62 عاماً 
على اتخ��اذ عائلاتهم ق��رار الرحيل. 
وترى هناء التي لم تعش في مسقط 
رأس والده��ا في نابلس وان كانت 
ق��د حظي��ت بفرص��ة زي��ارة تلك 
الأراضي في مرات قليل��ة ان الكثير 
مم��ا عرج��ت عليه المس��رحية من 
تفاصيل استوحته من حكايات والدها 
لها عن تاريخ الش��عب الفلس��طيني، 
مثمنة دوره على هذا الصعيد ودور 
الكثيرين ممن أخ��ذوا على عاتقهم 
مهمة الرواية الشفهية لحقيقة ما مر 
به الش��عب الفلسطيني من محطات 
ومنه��ا نكبة الـ 48. التاريخ الش��فهي 
وقالت انها تبين��ت ذلك جيداً خلال 
ربيع الع��ام 2008 عندما أتيحت لها 
الفرصة للمشاركة في حلقة تعليمية 
ح��ول التاري��خ الش��فهي والروايات 
الش��فهية التي تخرج من أفواه من 
عايش��وا النكب��ة، حي��ث رأت صورة 
مغايرة للسائد في الوعي البريطاني. 
وأوضحت ف��ي هذا الخصوص: لقد 
رأي��ت واس��تمعت لأن��اس يروون 
بكرام��ة وأمانة ويتوخون  حكاياتهم 
الدق��ة ف��ي كل م��ا يرون��ه. لم أر 
أولئك الناس الغاضبين المتس��لطين 
الذي��ن يصرخ��ون ط��وال الوق��ت 
ويبكون أو يتباك��ون أمام كاميرات 
الاعلام الغرب��ي. وتابعت: لقد أوحى 
لي ه��ؤلاء بفكرة المس��رحية أما الاس��م فقد 
تمك��ن من��ي قبل ذل��ك بقليل عندم��ا علمت 
م��ن أحد الاكاديميين ف��ي الحلقة أن الصهاينة 
أطلقوا اس��م الخطة D على العملية التي قاموا 
بها لسلب الارض وتطهيرها العرقي من أهلها. 
وليس الاس��م وحده أو حت��ى النكبة وحدها ما 
كان الداف��ع وراء كتابة المس��رحية، فالمؤلفة 
المسرحية الش��ابة ترغب أيضاً في الاسهام مع 
آخرين م��ن أجل تصحيح ص��ورة >العربي< 
عموماً و<الفلس��طيني< خصوص��اً في الوعي 
البريطان��ي الذي يحمل ص��ور مغلوطة وغير 
دقيق��ة عنه��م بل وحت��ى مس��يئة عندما يصر 
عل��ى ربطهم بالارهاب والعن��ف. وتقول خليل: 
أحاول في كل عمل مس��رحي أكتبه أن أتناول 
عددا من الش��خصيات العربية وأقوم بتسليط 
الض��وء على الجوانب المهمل��ة فيها في الوعي 

الجمعي هنا في بريطانيا. انه من المؤسف حقاً 
أن تسود القوالب الفنية المجحفة بحق العرب 
على المس��رح البريطاني ولذا أشعر بأنه لزاماً 
عليّ أن أسعى الى تصحيح هذه الصورة. وعن 
صعوب��ة القيام بذلك مع جمعه��ا بين الهويتين 
العربي��ة والايرلندية تقول خليل: لا أش��عر بأن 
هناك فرقا كبيرا بين نصفي الايرلندي والآخر 
الفلسطيني بل أحياناً أشعر أنهما متماثلان الى 
حد بعيد فأجدادي من كلا الطرفين يتحدران 
من بيئ��ة الفلاحة والزراعة ب��كل ما يعني ذلك 
من بس��اطة ونقاء، كما أنني عش��ت في عدد 
م��ن ال��دول العربية لفت��رات متقطع��ة بحكم 
عمل والدي الذي اقتض��ى منه التنقل من بلد 
لآخر.واذن تعتقد هناء خلي��ل أنها تتوافر على 
الأدوات اللازم��ة لتلك المهمة الأش��به بالابحار 
ض��د التيار الس��ائد ولكنه��ا تؤكد ف��ي الوقت 
ذاته أنه��ا مهمة غير س��هلة وان كانت ممكنة 
ب��الارداة والاصرار عل��ى العمل وتحدي كل ما 
ه��و مغلوط ومن��اف للحقيق��ة.  تمثيل وتأليف 
وع��ن محاولاتها في عال��م التمثيل تقول خليل: 
كان��ت لي مح��اولات ولكنها ليس��ت كما أريد. 
أشعر بنفسي قادرة على التعبير أكثر من خلال 
التأليف المسرحي ولذلك فسوف أمضي قدماً 
في هذا الطريق وقد لا أعود الى التمثيل نهائياً. 
الكتابة المسرحية وسيلتي لطرح هموم الناس 
البس��طاء العاديي��ن الذين يجس��دون الصدق 
والحقيق��ة ف��ي الغالب. وكانت هن��اء خليل قد 
درس��ت الأدب الانكليزي ودراما المسرح ولها 
العديد من المؤلفات المس��رحية ولكنها تحتفي 
بـ >الخطة D< كأكبر عمل مس��رحي مؤدى 
من تأليفها وهي لم تجاوز الثانية والثلاثين من 
العمر بعد، لاتجيد العربية ولكنها تسعى لتعلمها. 
وقد منحها مس��رح س��وهو في ويستمينستر 
 D جائزة عن مسرحيتها >رينغ<. أما >الخطة
> فتعرض على خشبة مسرح تريستان بييتس 
حتى الثالث عش��ر من الش��هر الجاري، ويقبل 
على مشاهدتها جمهور غير قليل من العرب أو 
ذوي الأصول العربية الذين يرون فيها وس��يلة 
للتذكي��ر بتل��ك اللحظة الحاس��مة وقت واجه 
الفلسطينيون السؤال: هل نبقى أم نرحل؟ كما 
تقول خليل. وعن بعض الملاحظات التي أبداها 
بع��ض الجمهور عن المس��رحية تقول خليل: لا 
أش��عر بأن مهمتي كمؤلفة مسرحية أن أعيد 
انتاج التاريخ على نح��و حرفي. لقد اخترت أن 
أتطرق الى موضوع النكبة ولكن هذا لا يعني بل 
انه قد لا يكون من المنطقي أن أسعى للاحاطة 
ب��كل الجوانب وكأنني أكتب بعدس��ة الكاميرا. 

هذه ليست مهمة المسرح في العموم.
__________

عن القدس العربي

أطلق مسرح عشتار مبادرة فنية عالمية من أجل إيصال أصوات أطفال غزة المحاصرين إلى العالم تحت عنوان: »مونولوجات غزة«، يشارك في هذا العمل 
30 طفلًا/ة من محافظة غزة، ممن تعرّضوا للعدوان المباش��ر وغير المباش��ر أثناء الحرب على غزة. يقود التدريب مدرّب عش��تار في غزة علي أبو ياسين، 
يرافقه المرش��د النفس��ي ناضل شعث. ويشارك مسرح عش��تار في هذا البرنامج مرآز القطان للطفل، ومجموعة آبيرة من المسارح حول العالم في الدول . 

/http://www.ashtar-theatre.org    2010 العربية والأجنبية. يمتدّ هذا المشروع على مدار عام
مونولوجات غزة

مؤلفتها شابة فلسطينية ايرلندية والمسرحية تصلح لكل زمان 
»D ومكان »الخطة

مسرحية جديدة في بريطانيا عن النكبة وسؤال: نبقى أم نرحل؟
مشهد من المسرحية

مسرح

تونس- »تفانين«

اختتم��ت فعاليات مهرج��ان »الفرجاني منجة« ف��ي مدينة قابس 
)تونس( في 10/20 2010 بمس��رحيدية »اسمي راشيل كوري«، 
التي أخرجها لمسرح الميدان، المخرج المسرحي رياض مصاروة 

مع الفنانة لنا زريق في دور راشيل كوري.
وكان العرض بحضور السفير الفلسطيني في تونس السيد سلمان 
الهب��ري، والمن��دوب الجهوي للثقاف��ة والحفاظ عل��ى التراث في 
ولاية قابس. وقد اكتظت القاعة بالجمهور التونسي، الذي استقبل 
المس��رحيدية بحفاوة وبإعج��اب، وبالتصفيق الذي اس��تمر عدة 
دقائق، تقديرا للمثلة لنا زريق التي تألقت في هذا العرض.. وكان 
واضح��ا من رد فعل الجمه��ور أن أداء لنا كان ممي��زا، ومختلفا، 
والتي تعاملت م��ع التوتر الدرامي به��دوء وبحرفية فائقة.. وقد 
لم��س المهتمون في المس��رح الفرق بين أداء لن��ا وأداء الممثل 

التونسي  المعتمد غالبا على التشنج العاطفي.
والجدير بالذكر أن مسرحيدية »اسمي راشيل كوري« هي العمل 

الوحي��د غي��ر التونس��ي المش��ارك 
في ه��ذه الدورة للمهرج��ان، الذي 
ابتدأت فعالياته بمس��رحية »حقائب« 
للمخرج التونس��ي جعفر القاس��مي، 
والت��ي أنتجها المس��رح الوطني في 
تون��س، وقد أتقن الممثل��ون الأداء 
في الفض��اء الفارغ، ولعب��ت الإضاءة 
دورا أساس��يا في صيرورة الأحداث 
وتنقلها بين الم��كان والزمان،والمثير 
للاهتم��ام في هذا العم��ل هو الدمج 
بين المونتاج الس��ينمائي والمسرحي 

للأحداث.
هذا وقد تألف الوف��د إلى مهرجان 
»الفرجاني منج��ة« في دورته ال17، 
كل من مدير المس��رح السيد سليم 
ض��و، وعضو الهيئ��ة الإدارية الس��يد 
حسن شحادة، ومخرج المسرحيدية 
رياض مصاروة، والمدير التقني نزار 
خم��رة، ونجدي��ة إبراهي��م مديرة 

الإنتاج، 

لنا زريق تتألق في مهرجان
»الفرجاني منجة« في تونس 

لنا زريق



قضية

أسماء الغول

هل من المعقول أن تصبح 
مخالفة  الش��عبية  الدبك��ة 
إذا  والتقالي��د  للع��ادات 
ما ش��اركت فيه��ا فتيات؟ 
ه��ل إذا ما تكلم الش��اعر 
والوج��ود،  الح��ب  ع��ن 
يصب��ح خارجاً ع��ن الثوابت 
الوطنية؟ هل إذا تضمنت لوحة تش��كيلية عيوناً 
ورؤوس��اً لأي كائن حي تصبح حراماً؟، نتس��اءل 
بعد س��ماع ش��كوى مثقفي وفنان��ي قطاع غزة 

ومتابعي المشهد الثقافي عن قرب.
وهنا يرد الطرف الآخر!! أن عام 2009 
كان أكثر الأعوام زخماً ثقافياً بعد ثلاثة 
مهرجانات سينمائية وعشرات المعارض 
التي لم تنظمها حكومة غزة، لكنها على 
الأقل لم تعترض على وجودها وارتادت 
بعضه��ا !! كذلك ما نظمت��ه بلدية غزة 
والتي تس��يطر عليها حركة حماس من 
معرض فني بعنوان : »فس��فور ابيض« 
كان عب��ارة عن لوح��ات لوجوه ضحايا 
العدوان على غزة، ومسابقة فنية لفرق 
»راب » و«هي��ب هوب« بالش��راكة مع 
النرويج، وغطتها العديد من الفضائيات، 
إلى درجة أن بعض الأحزاب الإسلامية 
هاجمت حكومة غزة واتهمتها بالفساد.

وإذا كان الواقع يش��هد أن ما تس��وقه 
حكومة غزة من إثباتات صحيح، إلا أنه 
لا يمك��ن تجاهل أن الع��ام الماضي كان 
أكثر الأع��وام التي تعرض فيها الفنانون 
مراك��ز  تقاري��ر  حس��ب  للمضايق��ات 
حقوقية، فإن المطرب خالد فرج ضُرب 
حتى شارف الموت كذلك ضُرب الفنان 
صلاح القيش��اوي بعدما نُع��ت بالكافر، 
وتم وضع عبوة متفجرة بجانب السور 
الشمالي لـ«جاليري الاتحاد« الذي يعتبر 
مش��هداً لتجم��ع المثقفي��ن والفنانين، 
وع��رض الأف�الم وإقام��ة الأمس��يات 
الش��عرية، كم��ا ت��م اقتحام ع��دد من 
المؤسسات التي ترعى الحدث الثقافي 
وتبارك��ه، كش��بكة المنظم��ات الأهلية 
وجمعية أصالة للت��راث، وفرض توقيع 
تعه��دات لبع��ض المؤسس��ات والفرق 

الشعبية ألا تدرب الفتيات على الدبكة أو تتضمن 
استعراضاتها فتيات.

ولا يمك��ن التغاض��ي ع��ن التميي��ز الأيديولوجي 
الذي تتبع��ه وزارة الثقافة ف��ي رعايتها للفنانين 
والكت��اب، فالكت��ب التي تصدرها ال��وزارة يجب 
أن تتناس��ب مع الأغراض الش��عرية التي ترضى 
عنها، والمعارض التي تشرف عليها وزارة الثقافة 
في مجمله��ا تقتصر عل��ى المعماري��ات التراثية 
والمناظ��ر الطبيعية، م��ا جعل الفن��ان أو الكاتب 
ذا التوجه��ات الليبرالية يتج��ه إلى بدائل أخرى، 
كالـمرك��ز الثقاف��ي الفرنس��ي، ومؤسس��ة عبد 
المحس��ن القطان ومؤسسة الثقافة والفكر الحر، 
واتحاد المراكز الثقافي��ة، وجمعية فكرة، لعرض 

أعمالهم وأفلامهم ومسرحياتهم.

ليس ذنب الوزارة
وفي ه��ذا الصدد يقول وزير الثقافة د. أس��امة 
العيس��وي الذي تمت مقابلت��ه في مكتبه بوزارة 
المواص�الت التي يحمل حقيبته��ا أيضاً : »هامش 
الحرية والتعبير مفتوح في وزارة الثقافة وأتمنى 
لو أن بقية مدن العالم تمتع بالحرية التي تمنحها 
وزارة الثقافة لمبادرات الأفراد والمراكز الثقافية 
في قط��اع غزة«، مؤكداً أنه��م يؤمنون أن »ما 

أفسدته السياسة تستطيع أن تصلحه الثقافة«.
وأضاف العيس��وي : »الش��واهد كثي��رة على أن 
وزارة الثقافة تفتح الباب للتعبير والفن على أقصى 
مصراعي��ه، فالوزارة تتعاون مع كل العاملين في 
المجال الفني والمراك��ز الثقافية كاتحاد المراكز 
الثقافية، وعل��ى الدوام توجه الدع��وات للجميع 
للمشارك«، مس��تدركاً: »ليس ذنب الوزارة أن 
هناك من الفنانين والكتاب غير الإسلاميين ــ إذا 
جاز التعبير ــ يخش��ون أو يرفضون التعامل مع 
الوزارة وبعضهم من موظفي الس��لطة يخشون 

قطع رواتبهم«.
وعل��ى الضفة المغاي��رة يقول الروائ��ي والكاتب 
د.عاطف أبو سيف إنه سيكون من باب التسطيح 
وس��وء تقدير الـموق��ف الاعتقاد بأن س��يطرة 
حركة حماس على قطاع غزة بقوة الس�الح هو 
انقلاب سياس��ي بحت، بل يتضمن الانقلاب على 
مؤسسات وتاريخ وش��رعية الشعب الفلسطيني 
ومش��روعه الوطني، يعني أن ينقلب على الهوية 
الثقافي��ة، منبه��اً إلى أهمية تذكر م��ا قالوه عن 

الشاعر الكبير محمود درويش بعد وفاته.
وأض��اف أب��و س��يف: »لا يمكن افت��راض وجود 
هارموني��ا ثقافي��ة وتكامل ف��ي النس��ق الثقافي، 
والأمر لي��س له علاقة بالـمثق��ف ومنتج الثقافة 

بقدر ما له علاقة بالقائم على حكم البلاد«.
وبالنس��بة للتعاون م��ع وزارة الثقافة في حكومة 
غزة يقول أبو سيف: »لا أستطيع كشخص مهتم 
بالثقافة أن أتعامل بش��كل ع��ادي مع الـموظف 
الحالي الجالس ف��ي وزارة الثقافة وهو الـمعين 
سياس��ياً وليس بس��بب ثقاف��ي أو نت��اج الحالة 

الطبيعية«.
وفي محاولة لسد الهوة بين الشقين يقول الفنان 
فايز السرس��اوي مدير ع��ام وزارة الثقافة قبل 
س��يطرة »حماس« عل��ى قطاع غ��زة: »تتداخل 
مترادفات الانقسام إلى حيثيات الحياة الفلسطينية 
كما لو أن هناك ش��يطاناً يعبث بنسيج العلاقات 
كافة .. المصطلح بحد ذات��ه أضحى دلالة لغوية 
مزعج��ة للقام��وس المت��داول عل��ى أكثر من 

صعيد«.
ولف��ت السرس��اوي إل��ى أن الثقاف��ي يبقى هو 
الأش��د إث��ارة للج��دل والنق��اش بفع��ل تأثيره 
الح��اد والعميق، قائلًا: »وبعي��داً عن أي نوع من 
الاس��تدراكات، فالتعددي��ة الثقافي��ة لا يمكن لها 
التحقق خارج منظومة القيم الديمقراطية التي لا 

يتوفر حدها الأدنى في بنية النظام الحالي«.
وأض��اف: »الانقس��ام الثقاف��ي الواق��ع الي��وم في 
اعتقادي هو ليس وليد اللحظة السياسية الراهنة، 
دائماً كان هناك تمايز ثقافي يعكس ذاته بطرق 
متعددة، الانقس��ام السياس��ي الحاض��ر دفع هذا 
التمايز إلى الظهور بالشكل الذي هو عليه حالياً، 
وأضف��ى عليه صبغ��ة الصراع الح��اد، هذا حدث 
في غير مكان وزم��ان في الكثير من الصراعات، 
وهو إذ يتبلور الآن فإنما ليعكس طبيعة الاختلاف 
.. اخت�الف ال��رؤى والتطلع��ات وكذل��ك اختلاف 

التوجهات لصياغة ملامح المشروع الوطني«.

دبكة ذكور فقط!!

ل  ح��و و
لية  ش��كا إ
منع وزارة 
خلي��ة  لدا ا
ف��ي حكومة غ��زة الفتي��ات من المش��اركة في 
الدبك��ة، فق��د تكررت ش��كوى عدد م��ن فرق 
الدبكة الش��عبية في قطاع غ��زة، من منع وزارة 
الداخلي��ة الفتي��ات من المش��اركة ف��ي عروض 
الدبكة »رقص من الفولكلور الفلس��طيني« خلال 

الاحتفالات الرسمية في قطاع غزة.
وقال ممثل عن إحدى ف��رق الدبكة في مدينة 
غ��زة أن وزارة الداخلية جعلتهم يوقعون تعهداً 
بمنع أداء الفتيات الدبكة في حال أرادت الفرقة 
أن تس��تمر ف��ي عمله��ا، وهن��اك بع��ض الفرق 
وقعت التعهد، وبعضها كان اتفاقها تأكيداً شفهياً 
لمراقبي��ن من وزارة الداخلي��ة، وأصبح مؤخراً 
م��ن المأل��وف رؤية ف��رق الدبكة ف��ي مختلف 

الاحتفالات من دون تواجد العنصر النسوي فيها.
كما وقعت الجمعية الفلسطينية للتنمية والإعمار 
»ب��ادر« تعهداً بعدم تدريب الفتيات على الدبكة 
في الجمعية والحد من النشاطات المختلطة بين 

الجنسين، وإلا سيتم إغلاقها.
وق��ال »ف.ع« م��درب إح��دى الفرق الش��عبية 
المش��هورة في قطاع غزة إنه ل��م يطلب منهم 
أحد حت��ى الآن توقي��ع أي نوع م��ن التعهدات، 
ولكنه��م في إحدى حفلاتهم على أحد المس��ارح 
قبل حوالي ستة ش��هور منع رجال الأمن عرض 
فق��رة كاملة لفريق��ه حين علموا وج��ود فتيات 

سيشاركن في عرض الدبكة.
وم��ن المع��روف أن الدبكة الفلس��طينية تعتمد 
على حركة القدمين واليدي��ن، ويرتدي الفتيان 
والفتي��ات ال��زي الفلس��طيني التقلي��دي، ويكون 
الرق��ص على نغمات الأغاني والأهازيج الش��عبية 

القديمة من التراث الفلسطيني.
وي��رد نائ��ب مدير وح��دة حقوق الإنس��ان في 
وزارة الداخلية بشير حماد بالقول إنه لم تصلهم 
ش��كاوى بهذا الخصوص، موضح��اً أنهم كوزارة 

داخلية مهمتهم إنفاذ القانون.
وأضاف حماد إن��ه اجتمع بوكيل وزارة الداخلية 
كامل أب��و ماض��ي، وأن الأخير أك��د أن وزارة 
الداخلية ليس��ت ضد أي ظاهرة ثقافية، كما هي 
ليس��ت ضد التراث، لكن هناك مخالفات قانونية 

يجب وضع حد لها.
وأض��اف: »لا نري��د أن نحول الدبكة إلى ش��يء 
يخال��ف التاريخ والحاض��ر الفلس��طيني والثقافة 
ويُمك��ن أن يدب��ك الش��باب وحده��م والفتيات 
وحدهن«، متسائلًا :«هل يجب أن يشبكوا أيديهم 

في الدبكة؟!.«
وأض��اف إنهم ليس��وا ض��د الأغان��ي والأهازيج 
والثقافة لكن المتماشية مع العادات والتقاليد وألا 

تتعارض مع أمور ترفضها الأخلاق.
وحول ما حدث مع الجمعية الفلس��طينية للتنمية 
والإعم��ار »ب��ادر« ق��ال إنه��ا مخالف��ة لأهداف 
الجمعية، فالدبكة ليس��ت من أه��داف الجمعية، 
ولا يج��وز أن نبرر ذلك ب��أن الدبكة فن والفن 

تنمية.
من جهته، لا يخفي وزير الثقافة د.العيسوي ميله 
إل��ى أن تك��ون الدبكة مكونة م��ن فريق ذكور 
فقط، قائ�اًل: »نحن نميل إلى وج��ود الدبكة من 
فرقة شباب، لأس��باب منها أننا جزء من الشعب 
الفلسطيني المسلم، ونحاول قدر الإمكان الالتزام 
بع��ادات وتقالي��د وآداب الش��عب الفلس��طيني 
المس��لم دون حج��ر على مش��اركة الفتيات في 

مختلف المفاهيم الفنية«.
وش��دد على أنهم ف��ي ال��وزارة لا يمانعون من 
مش��اركة الفتيات في مختلف النش��اطات الفنية، 
فقد ش��اركن في مسرحية: »نس��اء غزة وصبر 

أي��وب« الت��ي أخرجها س��عيد البيط��ار، وجاءت 
بدعم من رئيس الوزراء إسماعيل هنية، كذلك 
ضمن الفعاليات الثقافي��ة لذكرى الحرب هناك 
»أوبري��ت« غنائ��ي تش��ارك فيه النس��اء ومن 
ضمنهن الش��اعرة اله��ام ظاه��ر المعروفة بأنها 

ليست من »حماس«.
وفي الاتجاه المعاكس يس��تغرب د. أبو سيف رد 
فعل الحكومة في غزة على التراث الفلس��طيني، 
قائ�اًل: »من وجهة نظ��ري أن ه��ذه التصرفات 
تعكس توجهات غير معلنة لدى النظام السياسي 
ف��ي غزة، وهذا النظام واقع في تناقض أس��اس 
مكمنه أن ش��رعيته الانتخابية تأسست في كثير 
من ديماغوجيتها على رغبته في تطبيق الشريعة، 
وهنا يتدخل النظ��ام لمنع ما يتعارض معها علنياً 
مثل الدبكة التي يرى فيها نوعاً من الاختلاط بين 
الجنس��ين الذي يرفضه المجتمع، ومن هنا فهو 
يتكئ على ما يصوره المجتمع من خطورة هذه 
التصورات وعليه فيمكن تضخيمه على أساس انه 
رقص ماجن واختلاط فاحش وملامس��ة للأجساد 
وهو عار عن الصح��ة، فالدبكة عمرها أكبر من 
عمر النظام السياس��ي الفلسطيني فهي موجودة 
مع الفلسطينيين منذ بداية وعيهم الوطني وهم 

جزء من هذا الوعي«.

الكتابة والفن 
ولا تقتص��ر ش��كوى المثقفين عل��ى التدخل في 
الفلكلور الفلسطيني، كذلك هناك إصرار وزارة 
الثقاف��ة على أن تب��ارك نوعاً بعينه م��ن الكتابة 
والثقاف��ة والفن وترعى نش��اطاته، م��ا اعتبروه 

انتهاكاً وظلماً.
يقول العيس��وي إنه لا يع��ارض الحداثة، بل على 
العك��س فهو لا يمانع من طبع كتب فيها القصيدة 
النثري��ة ورواية م��ا بعد الحداث��ة، موضحاً أنهم 

المثقفون: مشهد يضج بالانتهاكات.. وزارة الثقافة: إنه الأكثر انفتاحاً!!



حين لاقوا دعماً من اتحاد الكتاب العرب وغيرها 
م��ن الجهات لدعم طباع��ة مجموعة من الكتب 
التي ستكون باكورة وزارة الثقافة تم الإعلان عن 
ذل��ك في الصحف ليتق��دم الجميع بمخطوطات 

كتبه.
وأض��اف: إن��ه إذا كان من تقدم ه��م فقط من 

أصح��اب الش��عر الم��وزون والمقف��ى أو 
الرواي��ة الكلاس��يكية، فه��ذا ذن��ب من لم 
يتق��دم، مؤك��داً أن م��ا يهمه��م ج��ودة 
المضمون وليس فقط ش��كله، مس��تدركاً 
أنه مع أن يلتزم الأدي��ب والأدب بتغليب 
هموم الشارع الفلسطيني، وألا يكون داعماً 

لتوجه سياسي بعينه.
ورغ��م أن طاب��ع المعارض الت��ي تنظمها 
وزارة الثقاف��ة للفناني��ن التش��كيلين يغلب 
عليه رس��وم المعمار والمناظ��ر الطبيعية 
دون كائنات حية، إلا أن د. العيس��وي يبين 
أن الوزارة شاركت كضيف في العديد من 
المعارض الفنية كذلك نظمت بعضها مثل 
معرض إحدى الفنانات على ركام منزلها، 
كم��ا أن ال��وزارة لا تفرض ش��روطاً على 
الفنان التشكيلي في معرضه، وإذا كان من 
يتق��دم لرعاية معارضه هم م��ن الفنانين 
أصح��اب توجهات معين��ة، فهذا ليس خطأ 
وزارة الثقافة بل الفنانين الذين يرفضون 
التعاون مع ال��وزارة. واعتبر أن ذلك ظل 
م��ن ظ�الل الانقس��ام السياس��ي. وأضاف: 
»أتكلم من موقع مس��ؤولية أنه لم يخرج 
م��ن مكتب الوزي��ر وبالتالي م��ن الوزارة 
أي ش��روط على اللوحات أو المعروضات، 
وكذلك باقي مكاتب الوزارة، فهم ينفذون 
سياس��ة الوزارة، وإذا ح��دث أي خطأ أو 

تجاوز يكون اجتهادا شخصيا، والتعليمات واضحة 
بأنه تم فتح المجال للجميع للتعبير عن رأيه من 

خلال الريشة والدبكة والكتابة والفن«.
ويرد الفنان التش��كيلي باس��ل المقوسي أنه غير 
متيقن م��ن موق��ف حكومة غزة تجاه رس��مه 
الحداث��ي و«الفيديو آرت« ال��ذي يبدعه، خاصة 
أن نظ��رة أحزاب الإس�الم السياس��ي للفن تأتي 
من مس��رب ضيق جداً يفرض ح��دوداً كثيرة 
ويفضل على الدوام الكلاس��يكية، كما لا يفضلون 
رس��م ال��رؤوس والعيون والوج��وه، مؤكداً أن 
هذا القلق عنده وعند غيره من الفنانين لم يأت 

من فراغ، فالمواقف الصدامية بسبب الاعتراض 
على لوحاتهم حدثت مع عدد من الفنانين.

ميس��رة بارود فنان تش��كيلي وص��ل حديثاً إلى 
قطاع غزة بعدما أنهى دراس��اته العليا في مصر 
يعتبر أول فنان حداثي يشارك الحكومة في غزة 
معرض��اً فنياً بعدم��ا قامت بلدية غ��زة برعاية 
معرضه »فس��فور أبيض«، وهو عرض لما يزيد 
على ألف وخمسمائة »بورتريه« لوجوه الشهداء، 
مب��رراً ذلك بقول��ه: »توجهت لأكث��ر من مكان 
ووج��دت عرض بلدية غزة مناس��باً لي وخاصة 
أن القاعة تناسب عدد اللوحات وطريقة عرضها، 
وطالم��ا أن هدفن��ا الإب��داع ومن��ح فرصة للفن 

فلماذا لا أش��ترك معهم؟، كذلك الأمر لو كانت 
مؤسس��ة أميركية، طالما أنهم يتفهمون الإبداع 
ولا يضعون ش��روطا له«، مؤكداً أن بلدية غزة 
لم تعلق بش��كل س��لبي أبداً على كون اللوحات 

لوجوه بشرية.

انفتاح أكبر
وم��ن الواض��ح أن توجه��ات وزارة الثقافة أكثر 
انفتاح��اً عنها حين كانت م��ع وزير الثقافة د.عطا 
الله أبو الس��بح رغم ك��ون الأخير كاتب�ًا ومؤلفاً 
معروفاً، في حين الوزير العيسوي من المعروف 
أن دراس��اته في الهندس��ة المعمارية، لكن ربما 
الخمسة عشر عاماً التي قضاها في ايطاليا وإتقانه 
للغة واطلاعه على الفن هناك جعله أكثر انفتاحاً 
عل��ى الثقافات الأخ��رى. بل لا يج��د غضاضة أو 
تحدياً أن ترعى جهات أجنبي��ة مبادرات ثقافية 
قوية وفعالة توازي نشاطات الوزارة، فقد سمح 

للعديد من النشاطات الثقافية الممولة من لجنة 
القدس عاصم��ة الثقافة من رام الله، قائلًا: »رغم 
علمن��ا أن بعض الجه��ات المانح��ة كانت توجه 
دعمها إل��ى المراكز الثقافية مباش��رة متخطية 
ال��وزارة، لم نمنع ذلك رغ��م قدرتنا على المنع، 
ولم نقم بذلك م��ن باب تغليب المصلحة العامة 

وأن أيدينا مفتوحة للجميع«.
ويضي��ف: »هن��اك تعاون غير مش��روط مع كل 
المراكز الثقافية وأن تكون الاحتفالات والفعاليات 
تش��مل الجمي��ع وألا تكون محص��ورة على جهة 
بعينه��ا، والتعاون بيننا وبي��ن العاملين في المجال 
الفني والثقافي واس��ع وش��امل، فقد تم السماح 

بتنظيم احتفالات بالمش��اركة م��ع لجنة القدس 
عاصم��ة الثقافة برعاية الضف��ة الغربية من باب 
فتح المجال أمام الرسالة التي يجب توجيهها عن 

ثقافة الشعب الفلسطيني إلى العالم«.

الوزارة سترضي مَن؟

وهذا الح��راك الثقافي والفني هو ما دفع حزب 
التحرير إلى نشر بيان يتهم حكومة غزة بمحاكاة 
الس��لطة الوطنية في رام الله لرعايتها ما أس��ماه 
»النش��اطات الهابطة والمش��اريع الغربية الهادفة 
إلى إفس��اد المس��لمين وأبنائه��م«، الأمر الذي 
يطرح تس��اؤل إذا ما كانت حكومة غزة ووزارة 
الثقافة واقعة بين نار الأحزاب الأصولية واتهاماتها 
وبي��ن مطالب مراكز حقوق الإنس��ان والعاملين 

في حقل الثقافة؟.
يقول العيس��وي: »نحن نس��ير في خطة واضحة 
وضعناه��ا لما نتصوره م��ن دور الثقافة وأهمية 

الف��ن مهم��ا كان رأي الآخري��ن، ولا نبحث عن 
استجداء سواء الطرف الأصولي أو الدولي، وما 
نقوم به يمثل قناعتن��ا ولا ننتظر أحكام الآخرين 

عليه.«
وي��رد أبو س��يف أنه في اللحظ��ة التي أصبحت 
فيها النخبة الإس�المية السياسية متمثلة بحكومة 
غزة تمسك بزمام الأمور بالقوة في غزة، توقع 
ناخبوها أو حتى أنصارها الإسلاميون في الخارج 
أن تق��وم بتطبيق الش��ريعة، غي��ر أن ثمة الكثير 
من الش��واهد التي تقول بعدم وجود نية معلنة 
لفعل ذلك، وهو ما أحدث نوعاً من التراجع في 

المنطلقات والأهداف من وجهة نظر المؤازر.

وأض��اف: »وفي الجان��ب الآخر، ه��ذه الحكومة 
الإسلامية في غزة لا تستطيع إعلان وجود إمارة 
إس�المية في القط��اع، لأس��باب تتعل��ق بالوضع 
الإقليم��ي ورغبته بالاس��تمرار، لك��ن في الوقت 
ذاته لا ترغب حكومة غزة أن تتغاضى تماماً عما 
تعتبره انتهاكات جس��يمة في حق الشريعة، الأمر 
الذي يجعلها تتنق��ل بين العديد من ردود 
الفع��ل غي��ر المدروس��ة تج��اه منع بعض 
النش��اطات وتس��تخدم هذا المنع على أنه 
تطبي��ق للش��ريعة دون أن يعني ذلك أنها 

تحاول أن تقيم إمارتها الإسلامية«.
واعتبر أبو سيف أن الحراك الثقافي الأخير 
ه��ي مب��ادرات فردية ودولي��ة عبر دعم 
المؤسس��ات والمراك��ز الثقافي��ة في غزة 
وليس لها علاقة ب��وزارة الثقافة، بل يمكن 
الق��ول إن الحالة الثقافية ف��ي غزة تعيش 
حالة موات لأن الثقافة للأسف تحولت إلى 
سلعة من س��لع الانقسام والشقاق بدلًا من 
أن تكون رافعة تس��مو بالمجتمع فوق كل 

آلام الصراع الداخلي.

مهرجانات للسينما!!
ويمكن اعتب��ار الانفتاح والخط��ة الواضحة 
الت��ي وضعته��ا ال��وزارة كما يق��ول وزير 
الثقافة السرَّ وراء كثافة النشاطات الثقافية 
والمهرجان��ات الس��ينمائية الت��ي ش��هدها 
القطاع خ�الل الفترة الأخيرة مثل مهرجان 
الم��رأة الس��ينمائي ال��ذي نظم��ه مركز 
شؤون المرأة، والمهرجان الدولي للأفلام 
ال��ذي نظمته حكومة غ��زة ضمن فعاليات 
القدس عاصمة الثقاف��ة، ومهرجان الأفلام 
الس��ينمائية الذي نظمته جامعة فلسطين، 
لكن حت��ى هذه المهرجانات تابعته��ا لجنة رقابة 
مش��كلة من وزارتي الإعلام والثقافة لمش��اهدة 
جميع أفلامها قبل العرض، ولا يجد وزير الثقافة 
ه��ذه اللجنة عيب��اً فهي موجودة ف��ي كل دول 
العالم، مش��يراً إلى أنهم ل��م يمنعوا أي فيلم في 
المهرجان��ات الأخي��رة، فالمب��ادئ العامة يعرفها 

ويتفق عليها الجميع.
على الناحي��ة الأخرى، يرى مدير وحدة الحقوق 
الثقافي��ة والاجتماعي��ة والاقتصادية ف��ي المركز 
الفلس��طيني لحقوق الإنس��ان خليل ش��اهين أن 
»ه��ذا الحراك الأخي��ر وخصوصاً خلال الأش��هر 
الثلاثة الماضية محاولة لتبييض الصفحة عبر منح 

مساحات محدودة لبعض الأنشطة الثقافية«. 
واعتب��ر أن هذا الحراك الذي ش��اركت فيه أو 
دعمت��ه وزارة الثقاف��ة محاول��ة لإص�الح فترة 
الانحسار في النشاطات الثقافية خلال فترة الثلاث 
سنوات من تاريخ سيطرة »حماس« عسكرياً على 
قطاع غزة كنشاطات المراكز الثقافية والفعاليات 
الفنية بما فيها فعاليات المسرح والسينما والدبكة 
الش��عبية، إضافة إلى العديد من الانتهاكات التي 
نف��ذت وأدت إلى إغ�الق العش��رات من هذه 
المؤسسات والجمعيات وإلى الشلل في الحراك 

الثقافي بشكل عام.
وأض��اف إن هن��اك العدي��د م��ن القي��ود التي 
فرضت على أي نش��اط ثقافي من ضمنها القيود 
التي فرضت من اجل تنفيذ النش��اطات الثقافية، 
كالجه��ات المتع��ددة الت��ي من المفت��رض أن 
تصدر التصاريح، إضافة إلى القيود التي فرضت 
على أصح��اب الصالات في المراك��ز لمنع قبول 
أي نش��اط ثقافي إلا بعد الحص��ول على تصريح 
ويتراف��ق ذلك مع اعت��داءات تعرض لها العديد 
من الفنانين في الجانب الثقافي سواء على أيدي 
جه��ات معلوم��ة أو غي��ر معلوم��ة، ناهيك عن 
تشديد القيود على النشاطات الثقافية المختلطة 

وصلت إلى حد منعها خاصة الدبكة الشعبية.
ويرد بش��ير حماد بالق��ول: »لم يت��م إغلاق أي 
جمعي��ة أو مؤسس��ة ثقافي��ة تهت��م بالت��راث إلا 
لأس��باب قانونية وتم إنذارها قبل ذلك لتعديل 
أمورها، مثل جمعية أصال��ة والتي أُعيد فتحها«، 
مستدركاً : »تم إغلاق جمعيتين لم يتم إنذارهما 
لأنهما تحت اسم الثقافة كان هناك استغلال غير 
أخلاقي، وبالنس��بة إلى منح التصاريح فيتم ذلك 
بش��كل س��لس لجميع الحفلات حتى للمطربين، 
وم��ن ح��ق الداخلية من��ع أي حفلة ل��م يحصل 

منظموها على تصريح الوزارة«.

ينش��ر هذا التحقيق بالتزامن مع دورية المنطار 
لحق��وق  الفلس��طيني  المرك��ز  الص��ادرة ع��ن 

الإنسان.

قضية



د. إبراهيم طه
 

 //أم��ا قبل: ع��ن الص��دق والعلاقات 
المحرّمة

       ف��ي الس��نوات الأخي��رة جمعتني 
بالأس��تاذ الكاتب محمّد هيبي لقاءات 
مكثف��ة ومطوّلة حول ش��ؤون الأدب 
وما يتبعه من قضايا. تحدثنا مرّة على 
عجل عن صدق الأديب في أخلاقياته 
وسلوكياته وممارس��اته كشرط قبلي 
لتحقيق الحدّ الأدنى م��ن المصداقية 
ف��ي الكتابة الأدبي��ة. وأذك��ر أننا جئنا 
على ذكر محمد نفاع في س��ياق هذه 

العجالة.
      قب��ل س��نوات قليل��ة ج��اءت إلى 
مكتبي في قس��م اللغة العربية وآدابها 
في جامع��ة حيف��ا طالب��ة قديمة من 
طالباتن��ا النجيب��ات م��ن قلنس��وة، أو 
أظنه��ا كذل��ك. دار بينن��ا حديث عن 
عملها ونش��اطها، فأخبرتني بجزء ممّا 
تق��وم به من نش��اطات أدبية وثقافية 
كمركّ��زة للغ��ة العربي��ة وآدابها في 
المدرسة. فحدثتني، من باب التمثيل، 
عن استضافة مدرستها للأستاذ الأديب 
محمّد نف��اع، ثمّ قالت ش��يئا، لا أذكر 
نصّه الحرفي، عن عزّة النفس عند هذا 
الرجل وإبائه وصدق إيمانه برسالته. 
ولمّا س��ألتها عن س��رّ ذلك، حدّثتني 
بإعج��اب ع��ن حكاي��ة رفض��ه القاطع 
تقاضي الأجر الم��اديّ لقاء محاضرته، 
برسالته  »المتاجرة«  المبدئي  ورفضه 
أجرة  والأيديولوجي��ة. حتى  الثقافي��ة 
الس��فر، قال��ت تل��ك الطالب��ة النجيبة 
القديم��ة، رفضها الأس��تاذ نفاع بصفة 
قاطع��ة. وقالت بأنه ع��اد أدراجه من 
حي��ث أتى بالمواص�الت العامة، ينتقل 
م��ن مف��رق إلى مف��رق، مثلم��ا جاء 
بالضبط. وحين كانت هذه المدرّس��ة 
تباهي بالرجل وبه تفاخر، كان تفكيري 
ي��روح إلى مح��لّ آخر تم��ارَس فيه 
أخلاقي��ات مغايرة تمام��ا، غريبة عن 
»أصولن��ا« العربية التي تق��دّس الإباء 
وعزّة النفس، خصوصا إذا كان الحديث 
عن أجرة تلملم من »مصروف« ابنائنا 

أبناء الكادحين المفلسين! 
      ألحقيقة أنّ نفاع من الكتّاب القلائل 
الذين لم يس��عفني الح��ظ بلقائهم أو 
محادثتهم لا في شؤون الأدب ولا في 
أيّ ش��أن آخر. على امتداد ما يقرب 
من ثلاثة عقود من كتابة الدراس��ات 
الأدبي��ة بأنواعه��ا وأش��كالها المختلفة 
جمعتن��ي الأيام بكثير م��ن كتابنا الكبار 
الممارس��ة  بطول  وأيقنت  والصغ��ار. 
أنّ الص��ورة التي تطل��ع علينا من ثنايا 
السطور قد تختلف في أحايين كثيرة 
عن تلك الت��ي نراها تدب على اثنتين 
بينن��ا في ش��وارعنا وحاراتن��ا وأزقتنا. 
وأدرك��ت أيضا أنّ منه��م من يعيش 
حالة غريبة من حالات الانفصام البغيض 
الذي تظهر أوّل أعراضه في المفارقة 
المحرجة المربك��ة بين القول والفعل. 
على كلّ حال، بات مثبتا أنّ لغة الأدب 
»أكذب« م��ن الواقع وهي لا تبدو في 
حمله��ا أنقى وأصف��ى إلا لأنها كذلك. 
وإذا كان الش��يء بالشيء يُذكر، فقد 
علمتن��ا التجربة أنّ ثلاثة أش��كال من 
العلاق��ات المحتمل��ة ق��د تجم��ع بين 
الكات��ب والناقد: 1( إف��راط وتفريط. 
إفراط ف��ي المحاب��اة يغ��ري القارئ 
بالتفريط بأس��س الكتابة الموضوعية. 
ص��دق من قال »كلّ عناق لا يخلو من 
نف��اق«. 2( قطيعة وتقطي��ع. ألقطيعة 
المؤسّسة على عداوة قد تغوي الناقد 
بتقطيع لح��م الكاتب قبل تقطيع النصّ 
نفس��ه. 3( بع��اد وحياد. وكلم��ا ابتعد 

الناق��د عن الكات��ب وكان »البعاد« هو 
كلّ م��ا »يجم��ع« بينهما حق��ق الناقد 
بذلك قس��طا وافرا من الحياد وقدرا 
كبيرا من الموضوعية. ولا شكّ عندي 
في أنّ العلاق��ة المنصوبة على محاباة 
أو المرفوعة على ع��داوة لهي علاقة 
ضي��زى، قد تدفع الناق��د إلى مجافاة 
جانب كبير من جوانب الحقّ والحقيقة. 

كان��ت  ولذل��ك 
العلاق��ات  م��ن 
ع��ة  لممنو ا
والبع��ض يجعلها 
ولعلّ  محرّم��ة. 
ف��ي  المحاب��اة 
تق��لّ  لا  النق��د 
ف��ي  تدمي��را 
م��ن  آثاره��ا 
المرّة.  الع��داوة 
وهكذا، إذًا، يظلّ 
العلاق��ة  غي��اب 
أنج��ع  بينهم��ا 
العلاق��ة  أش��كال 
ناق��د  كلّ  بي��ن 
وكات��ب. وحت��ى 
عن  الناقد  يمتنع 
الح��قّ  مجاف��اة 
بدّ  لا  والحقيق��ة 
يتجرّد  أن  م��ن 
أش��كال  كلّ  من 
»التبعية« ويتحرّر 
العلاقات  كلّ  من 

الخانقة في مدحه وقدحه.
 

// ألجغرافيا والإنسان
      م��ن كتّاب القصة عندنا من تحوّل 
من السياسة إلى الأدب فارتفع صوته 
وعلا، كإميل حبيبي، وخيرا عمل. ومنهم 
من انتقل من الأدب إلى السياسة فكاد 
يصمت، كمحمد نفاع، وليته لم يفعل. 
علم��ا بأنه بدأ، ف��ي الفت��رة الأخيرة، 
يكث��ف إطلالات��ه علين��ا ف��ي أوق��ات 
متقارب��ة بأقصوص��ة هن��ا وأقصوصة 
هناك. وم��ا دمنا نتحدّث عن الصوت 
والصمت،  ندعو زكي درويش، الذي 
شغلته الدنيا بهمومها فخفت صوته أو 
خب��ا، لأن يعود إلى تجربت��ه المتميّزة 
بثقافة وس��يعة عميقة. وسنعود نحن 
إلى س��مات هذه التجربة الأدبية في 

مقالة قادمة، إن شاء الله تعالى.
      ألن��صّ الس��رديّ عند محمد نفاع 
كائن حيّ ينبض بالحي��اة بالناس فيه، 
بكلّ أحداثه الكبرى والصغرى، بأجوائه 
العامة والخاصة، بكل خصائص الزمان 
وتفصيلات المكان. وكيف يتفاعل القارئ 
مع النصّ إذا لم يفرح للفرح فيه مثلما 
يحزن لأي مظهر من مظاهر الحزن 
فيه من فقد وهج��ر ومرض وموت. 
ولو ظلّ حبرا أس��ود على ورق أبيض 
لما اس��تطاع الن��صّ أن يصيب القارئ 
بع��دوى ما في��ه من س��كون وحركة 
وما ينشأ عنها من مشاعر وأحاسيس. 
وتأسيس��ا عل��ى ذلك، لا يك��ون النصّ 
ناجحا إلا بمقدار ما يقدر على عدوى 
الق��ارئ بنبض��ه الحس��ي أولا وبعمق 
فك��ره ثانيا. والن��ص الأدبي في علاقته 
بمتلقي��ه كالنكتة في علاقتها بس��امعها. 
فالنكت��ة لا تؤدّي مهمّته��ا إلا بقدر ما 
يتفاعل معها الس��امع، أي هي ليس��ت 
ف��ي مادته��ا ولا مضمونه��ا وإنما في 
براعة حاكيه��ا وقدرته على نقل هذه 
البراعة إلى سامعها. فهو وحده القادر، 
ببراعته الموهوبة والمكتسبة، على أن 
يجعل من مادة ميتة أبلغ ما في الفنّ 
م��ن أثر، أو من م��ادة نابضة بالحياة 
أفنى من الفناء! ومحمد نفاع يس��تمدّ 

مادة أدبه من ممارس��ات 
أه��ل القرية وس��لوكياتهم 
وأتراحهم،  أفراحه��م  ف��ي 
وقعوده��م،  قيامه��م  ف��ي 
ف��ي مأكله��م ومش��ربهم، 
ف��ي حبه��م وبغضه��م، في 
حله��م وترحالهم. يُعنى بهم 
ب��كلّ آمالهم وآلامهم، بكلّ أش��يائهم 
ولوازمه��م. ف��إن رأيت��ه يتوقف عند 
الأرض والنب��ات والش��جر فلأنه��ا من 
البش��ر، لأنه��ا جزء م��ن الذاك��رة ما 
غبر منها واندث��ر بها يحتفي ويحتفل. 
فالإنس��ان عنده من لحم وشحم ودم 
موصول بأشيائه يُعرف بها وبه تحظى 

بهويته��ا الحقيقية وقيمته��ا الوظيفية. 
فالوطن أولا وقبل كلّ شيء هو وليد 
الإحس��اس بالجغرافي��ا قب��ل أن يكون 
الجغرافيا نفس��ها. حت��ى لفظة »وطن« 
تح��دّد مفهومها بذاته��ا، والجغرافيا لا 
تصي��ر وطنا حتى يتوطنها البش��ر. من 
هنا كان احتفال نفاع بالقرية ومعالمها 
وتضاريس��ها وأجوائها احتفالا بالإنسان 
نفس��ه. إذًا، القرية عن��د نفاع هي من 
ملحقات الإنسان وليس معطى مستقلا 
بذات��ه، كما ق��د يعتق��د بعضهم، وهو 
ليس وليد الرغب��ة المبيّتة في التأريخ 

والتوثيق والتسجيل.
 

// بيت جن والقاهرة
      برغ��م »بع��ده« ع��ن »الحرك��ة« 
النقدي��ة، التي ب��دأت تلفظ أنفاس��ها 
الأخيرة، إلا أنّ نفاع قد حظي باهتمام 
بال��غ من قبل كبار النقاد والدارس��ين 
عندنا، لا أذكر إلا بعضا منهم كسليمان 
جب��ران، محم��ود غنايم، نبيه القاس��م 
أنّ  بول��س. ولا ش��كّ ف��ي  وحبي��ب 
هناك آخرين قد قدّموا مس��اهمات 
جدي��ة في هذا المج��ال. ومع هذا لم 
ينص��ف النقد والبحث محمد نفاع في 
مش��روعه القصص��ي. لا ينكر أحد من 
ه��ؤلاء الأربعة، كما تبين من مراجعتنا 
لبعض الدراس��ات التي كتبوها، قدرة 
الكاتب على الس��رد المقن��ع الجذاب. 
غير أنهم يسجلون عليه بعض الهفوات 
الخواتيم  إل��ى  المح��دودة كلجوئ��ه 
الهاتفة والمقحمة في بعض النصوص، 
والمبالغ��ة ف��ي بعض الاس��تطرادات، 
وتحصّن��ه عل��ى جب��ل الجرم��ق. لقد 
ق��رأت كلّ م��ا نش��ره محمّ��د نفاع 
مرتي��ن إن كان لتحقي��ق المتعة التي 
تبعثها القراءة في نصوص هذا الرجل 
وإن كان لض��رورات البح��ث الأدبي. 
وهذه القراءة أكدت صدق ما ذهب 
إلي��ه ه��ؤلاء الدارس��ون، أو من باب 
الدقة، في بعض ما ذهبوا إليه. صحيح 
أنّ بعضا من هذه الهفوات يحتاج إلى 
تدارك، وصحيح أيضا أنّ بعضها الآخر 
م��ردود يفتقر إلى أس��س الدراس��ة 

الأكاديمية المتأنية. 
      لا شكّ في انّ اقتحام الأيديولوجيا 
للن��صّ القصص��ي عن��د محم��د نفاع 
يت��رك أث��ره الس��لبي عل��ى مركبين 
الش��خصيات  هم��ا  بارزي��ن  نصيي��ن 
والنهاي��ات. تصي��ر الأول��ى بفعل هذا 
الاقتحام أو الغزو ناطقا بلسان الكاتب، 
ومقحم��ة.  مفتعل��ة  الثاني��ة  وتصي��ر 
والحقيق��ة أنّ محم��د نف��اع لا يحتاج 
إلى مرافع��ة من أح��د لتثبيت دوره 
الريادي في الس��رد الفلس��طيني. من 
ق��رأ ما قاله محم��ود غنايم في كتابه 
»الم��دار الصعب« ي��درك أنّ عيوب 
النصّ القصصي، في الأدب الفلسطيني 

في إس��رائيل، ناتجة ف��ي الأصل عن 
الرغبة الملحّة في الاحتكام إلى موقف 
أيديولوجي يتعامل مع القارئ بوصفه 
متلقيا مستهلكا )بكس��ر اللام وفتحها(. 
وهذه ف��ي الحقيقة ليس��ت مقصورة 
عل��ى محمد نف��اع وحده، كم��ا يبيّن 
محمود غنايم، إنم��ا هي وباء أصيب 
ب��ه ويصاب ب��ه كثي��رون م��ن كتابنا 
ف��ي مراحل مختلفة من مش��اويرهم 
الأدبية وبأش��كال متفاوت��ة، أمثال حنا 
إبراهيم، سليم خوري، مصطفى مرار، 
س��لمان ناطور، محمد علي طه، ناجي 
ظاهر وآخرين. ومحمود غنايم يبيّن 
ف��ي كتابه ذاك آثار ه��ذا الوباء على 
جمالي��ة الأدب بش��يء م��ن التفصيل 

والتمثيل.
      ثم��ة خلط بين ضرورة التنويع في 
الموضوع��ات والتقنيات وبين مغادرة 
الم��كان. لا ن��رى عيب��ا، على مس��توى 
المب��دأ، في احتف��ال الكات��ب بالمكان 
الذي ول��د به، وعلى دروب��ه وأزقته 
درج ونش��أ وتنام��ى حت��ى اش��تدت 
عظامه. ث��مّ من أين يس��تمدّ الكاتب، 
أيّ كات��ب، مادته؟ أليس من بيئته؟ لا 
أفهم س��رّ هذه المطالبة بالنزول عن 
جبل الجرم��ق على النحو الذي ينادي 
به الصديق نبيه القاسم؟! ولا أفهم هذا 
»العتاب«؟! ونحن نتس��اءل عمّن كتب 
الكات��ب الآيرلن��دي جيم��س جويس 
كتابه »أهل دبلن« ورواياته الأخرى؟! 
وعمّ��ن كتب نجيب محفوظ القاهري 
ف��ي »كلّ« رواياته وأقاصيصه تقريبا؟! 
هل غ��ادر نجي��ب محف��وظ القاهرة 
إلا فيم��ا ندر؟! قد يق��ول قائل: وهل 
صارت بي��ت جنّ كدبلن أو القاهرة؟! 
نقول: نعم، بكلّ تأكيد. إنّ سعة المكان 
ومس��احته لا تلع��ب دورا مركزيا في 
توفي��ر م��ادة الكتاب��ة. كلّ حركة من 
ح��ركات أيّ مولود في بيت جنّ وأية 
س��كنة من س��كناته تصل��ح لأن تكون 
مادة غنية بإيحاءاتها وتداعياتها لكتابة 
العديد من الأقاصيص. ثمّ أليست بيت 
جنّ هي صورة مصغّرة عن كلّ قرانا 
بما فيها من ممارس��ات وسلوكيات؟! 

هل يطال��ب محمد نفاع أو غيره من 
الكتاب بالكتابة عن كلّ قرية من قرانا 
من تلّ السبع في الجنوب إلى فسوطة 
في الش��مال ليك��ون كاتبا ل��كل القوم 
والوطن لا كاتبا موضعيا خاصا؟! أليس 
جبل الجرمق ج��زءا من جبال الجليل 
برمّتها والتي تطلّ على جبال الخليل؟! 
ثمّ أليس��ت الكتابة عن حالة عينية من 
ح��الات الظلم كتابة ع��ن الظلم حيث 
كان عل��ى مس��توى المبدأ؟ أليس��ت 
الكتابة عن أصغر مظلوم في بيت جن 
دفاع��ا عن أكبر مظلوم أينما كان في 
كلّ أصقاع الأرض وأقاصيها؟ على كلّ 
حال، م��ن يتابع ما ينش��ره الكاتب في 
في  »الإتح��اد«  صحيف��ة 
السنوات الأخيرة يدرك 
قدرة الكاتب على التنقل 
من مكان إلى مكان ومن 
موضوع.  إل��ى  موضوع 
وم��ن عندي، م��ن كان 
قادرا على أن يكتب على 
يكتب  ال��ذي  النحو  هذا 
به نف��اع كان بالضرورة 
قادرا على أن يكتب عن 
أماك��ن أخ��رى وهموم 
أخ��رى. فالموهب��ة هي 
الموهب��ة والتجربة هي 
التجرب��ة والمقدرة هي 

المقدرة ذاتها.  
 

// ألتاريخ والموروث 
      لا ش��ك لدين��ا ب��أنّ 
هذي الحساسية الخاصة 
للتراث هي في أساس��ها 
يُعمل��ه  دفاع��ي  جه��از 
بنجاع��ة  نف��اع  محم��د 
كبي��ر،  وتميّ��ز  ب��ارزة 
والكتّاب الآخ��رون بصفة عامة، لتأكيد 
جملة هامة م��ن الاعتب��ارات. وحينما 
نق��ول ما نقول نؤكد على أنّ مس��ألة 
النواي��ا والقصدية لا تش��غلنا كثيرا، في 
ه��ذي المرحلة على الأق��لّ، باعتبارها 
أمرا متروكا لمجال آخر من مجالات 
البح��ث الأدب��ي. لا نعرف م��ا قصده 
نفاع في قرارة نفس��ه أو ما سعى إلى 
تحقيقه عندما أقب��ل بكليته على هذا 
النم��ط م��ن الكتابة القصصي��ة، لا على 
مس��ار التجرب��ة الش��خصية ولا عل��ى 
مس��ار الحركة الأدبية الفلسطينية ولا 
على مس��ار الأدب العربي بصفة عامة. 
والأمور، مثلما نراها، هي من منظور 
ال��دارس المتاب��ع لمس��يرة النش��اط 
الأدبي الفلس��طيني م��ن بداياته حتى 
اليوم. وهي تتلخ��ص في خمس نقاط 

مركزية على النحو التالي:
1( ألالتفاف على السلطات الإسرائيلية 
في محاولاتها المتعاقبة لاقتلاع الانتماء 
القومية.  الهوية  الفلسطيني ومصادرة 
وإذا س��أل س��ائل: »وما علاقة التراث 
بذلك؟« أجبناه: »ما هو التراث أصلا؟« 
ألي��س هو أح��د مركب��ات الحضارة، 
والحضارة من أب��رز مركبات الهوية، 

بها يتميّز القوم عن القوم؟
2( تجاوز التش��ظي الطائفي والعرقي 
بكلّ أش��كاله. فالكتابة عن التراث هي 
تأكي��د عل��ى الهوي��ة الجمعي��ة ونفي 
للفئوية ب��كلّ أنواعها. وهي تبعا لذلك 
التقطي��ع  لمح��اولات  ح��ادّ  اخت��راق 
ه��ذه  وم��ا  والطائفي��ة.  والتش��رذم 
الخصوصي��ات الفرعي��ة الت��ي تتميّ��ز 
بها كلّ ش��ريحة من ش��رائح الأمة إلا 
مقطوعات صغيرة بها يتش��كل التراث 
ف��ي المحصّلة العام��ة ويصير للجميع 

في كلّ مادته ولغته وتاريخه. 
3( إحكام الصلة مع القاعدة الجماهيرية 
العريض��ة. فالأقلية العربي��ة في هذه 
الب�الد في محصلته��ا العامة هي أقلية 
قروية فلاحية. ولا يخفى على أحد أنّ 
محمد نفاع هو آخر الكتّاب المحاربين 
الذين ظلوا يحملون راية حزبهم منذ 
دخوله��م إلي��ه أوّل م��رة. ولعلّ هذا 

محمد نفاع:
رائد »الحساسية التراثية« في السرد الفلسطيني

محمد نفاع

أدب



عند  الحزبي/الأيديولوج��ي  الانتم��اء 
محمد نفاع هو ما وجّهه لاتخاذ موقف 
محدّد وواضح، لا لبس فيه، من الأدب 
ووظيفيته. فالواقعية الاش��تراكية ترى 
في الأدب ذراعا قوية لإحكام الصلة مع 
أوسع قاعدة من جمهور القراء. وهنا 
يأت��ي التراث ليخاطب ه��ذه القاعدة 
العريضة بما هو مأل��وف ومأنوس لا 
بما ه��و غريب عنهم وع��ن ذائقتهم. 
محم��د نفاع يثب��ت به��ذا النمط من 
الكتابة انتماءه الفعلي الصادق إلى هذه 

القاعدة محافظا على العهد معها. 
4( مراع��اة الحالة الثقافي��ة العامة. لو 
عدنا بالذاكرة إلى البدايات إلى تاريخ 
ه��ذه الحساس��ية لأدركن��ا أنّ الحالة 
الفلس��طينية  للأقلية  العام��ة  الثقافي��ة 
ف��ي الخمس��ينات والس��تينات، حت��ى 
بداية الس��بعينات، كانت »هزيلة« في 
حجمها ونوعها. وكان لا بدّ من التوجّه 
التراثي في الس��رد، وإل��ى حدّ ما في 
الش��عر، ليراعي الق��درات المحدودة 
والتجارب المقطوعة في قراءة الأدب 

)واستهلاكه(.  
5( ألاندماج في الموقف العربي العام 
من وظيفة الأدب في مرحلة البدايات. 
ألأدب العربي بصف��ة عامة كان ينزع 
إلى المذهب الواقعي الاشتراكي بتأثير 
الانتم��اء العربي، ف��ي كثير من الدول 
العربي��ة الفاعلة ف��ي انتاجه��ا الأدبي، 
إلى المعسكر الشرقي في الخمسينات 
والستينات من القرن الفائت. ولا شكّ 
في أنّ هذه الموجة قد ش��ملت أدبنا 
ونقدنا وتركت أثره��ا الواضح فيهما. 
إذًا، يأت��ي الاحتفال بالتراث، على النحو 
الذي تقدّم، اسهاما حقيقيا من محمد 
نفاع بصفة خاص��ة ومن جمهور كتّابنا 
بصف��ة عام��ة لتثبي��ت ذاك التوج��ه 
العربي وميله إل��ى المذهب الواقعي 

الاشتراكي. 
 

//ألموروث حاكيا أو محكيا
      بموهب��ة مصقول��ة وتجربة ثرية 
كان محم��د نف��اع قد أرس��ى قواعد 
متين��ة لمدرس��ة ب��ارزة في الس��رد 
الفلس��طيني، لا يحقّ لأح��د من كتّاب 
القصة عندنا أن ينافس��ه ف��ي ريادته 
في ذلك، هي مدرسة »حكي التراث« 
أو »الحساس��ية التراثي��ة«. الحقيقة أنّ 
هذي الحساس��ية الأدبية، التي صارت 
رافدا أو تيارا أو مدرسة مركزية في 
الأدب الفلسطيني في إسرائيل، ليست 
مقص��ورة عل��ى محمد نف��اع وحده. 
لكنه ب�ال ريب كان وم��ا زال أبرزهم 
وأطولهم باعا ف��ي ذلك على الإطلاق. 
أق��ول »حك��ي« ولا أقول »س��رد« أو 

»قصّ« لم��ا يحمله هذا المصطلح من 
ظلال القول الملف��وظ من الأدب، في 
حي��ن أن بقية المصطلح��ات الأخرى 
تحمل ظ�الل المكتوب الم��دوّن منه. 
وف��ي كثي��ر م��ن نصوص��ه، الموزّعة 
عل��ى كلّ مجموعات��ه القصصية، يكثر 
نفاع م��ن حكيه للم��وروث يصل معه 
حدّا يصي��ر فيه »الم��وروث حاكيا« لا 
»محكيا«. وكأنّ الموروث في كلّ هذه 
النصوص هو هو ما يتحكم بالشخصيات 
النصي��ة الفاعلة وهو ما يحرّكها وليس 
الكاتب نفس��ه. والفرق بين »الموروث 
حاكيا« و »الموروث محكيا« هو الفرق 
بي��ن الكاتب والمكت��وب بالضبط. وفي 
العامة تقوم هذه المدرسة  المحصلة 

على قائمتين مركزيتين:
1( ألحكي بكلّ أدواته وما يلحق به من 
لغة أصيل��ة و«عفوية« واس��تطرادات 
وتداعيات وحوارات مباشرة ومنقولة. 
الأم��ر الذي يقرّبه إل��ى حدود الأدب 
الش��عبي. حتى يظنّ القارئ أن الكاتب 
ف��ي بعض ما ينش��ره لا يجته��د كثيرا 
في تهذيب ما يكتب��ه أو تحريره قبل 
دفعه إلى النشر. وكأنه لا يعيد قراءة 
ما يكتب. الأمر الذي يعيد إلى الأذهان 
مقولة يوس��ف إدريس الشهيرة التي 
نش��رت في مجلة »فصول« القاهرية، 
حيث قال بأنه لم يقرأ في حياته قصة 

هو كاتبها.
م��ن  مادت��ه  ب��كلّ  ألم��وروث   )2
ممارس��ات الناس اليومي��ة الموصولة 
العامة  بزمانهم ومكانه��م، وتقاليدهم 
وأخلاقياته��م الأصلي��ة الأصيل��ة منه��ا 
والدخيل��ة. وثيقة صادقة غنية بمادتها 

لكل باحث في مجال الفولكلور. 
أما »الحكي« فيظهر على النحو التالي:

1( ألاحتفال بالتفاصيل الدقيقة الصغرى 
منها والكبرى، وكأنه نفاع يصوّر باللغة. 
لا يخفى عل��ى أحد أنّ ه��ذا الاحتفال 
بكلّ تفاصيل المشهد يطهّر النص من 
أثر التقرير والمباش��رة ويس��بغ عليه 
كثيرا من جمال التصوير. وكلما احتفى 
الكاتب بالتفاصيل الدقيقة كذا تتعاظم 
ق��درة القارئ عل��ى تخيّ��ل الملفوظ 
وتحوي��ل اللغ��ة إل��ى مش��هد مرئي. 
وهكذا بالتالي تتوثق العلاقة بين النصّ 

والقارئ.
2( أللغة مطعمة باللهجة الفلس��طينية 
الش��مالية في الحوار والسرد على حدّ 
س��واء. ومحمد نفاع في هذا المجال 
يتمايز بأمرين: أ( الريادة التاريخية. لا 
شكّ في أنه أوّل من بدأ في ذلك في 
مطلع سنوات الستين من القرن البائد 
في أدبنا الفلسطيني في إسرائيل. ب( 
والتف��وق النوعي. إنّ محمّد نفاع، كما 

يب��دو، كان عل��ى علم بالج��دل الذي 
احتدم في أواس��ط القرن الماضي في 
مصر حول س��لطة اللغة الفصحى في 
الأدب »الرس��مي« واقتح��ام اللهجات 
العامي��ة لنف��وذ الفصحى بش��يء من 
القوّة. ومن عندي، س��يأتي يوم، أراه 
قريبا، لتكتب فيه أطروحات الماجستير 
والدكتوراة عن لغ��ة القصة في أدب 

هذا الكاتب المتميّز.
3(  ألعم��ق لا التعقي��د المتكل��ف ف��ي 
التش��خيص. الش��خصيات التي يقدمّها 
نفاع ف��ي قصصه بس��يطة مكش��وفة 
بحلوه��ا ومره��ا، بعيدة ع��ن التعقيد 
المتكل��ف والمرهق بغير حق. لا يرهق 
نفاع نفس��ه في إخضاع كثير من هذه 
الش��خصيات لعمليات تجميلية مركبة 
ومعقدة. ومع ذلك تراه يبدع في كثير 
من هذه القصص ف��ي رصده العميق 
للش��خصيات  والخ��ارج  الداخل  م��ن 
الفاعل��ة. ومن هنا يوظ��ف نفاع كثيرا 
م��ن آلي��ات المونولوج الت��ي تتلاحم 
مع رص��د المواقف الحركية الخارجية 
لتش��كل صورة مقنعة للشخصيات في 
فكرها وفعلها وكلّ سكناتها وحركاتها.   
4( ألص��دق ف��ي الع��رض. يجتهد في 
كثير من قصصه ألا يبالغ ولا يزايد ولا 
يهات��ر. لا تجد ف��ي  قصصه، على وجه 
العموم، »أبا زيد الهلالي« ولا »عنترة« 
أو »رامبو« القادر القاهر. وإنما نماذج 
بشرية فلاحية حقيقية نحيفة لا تنكسر 
الأرض،  تم��لّ  ولا  تتعث��ر  لا  ومتعب��ة 
مغرم��ة بكلّ م��ا في باطنه��ا وبكلّ ما 
عليها. وف��وق كلّ ذل��ك، تعرف كيف 

تتشبّث بحقها في الحياة الكريمة. 
اللغ��ة  ف��ي  المعدي��ة  ألس��خرية   )5
والمواقف. وكنت في مقالة سابقة عن 
فنّ السخرية عند الكاتب سهيل كيوان، 
نش��رت في »الإتحاد« في سنة سابقة، 
قد بينت بعض ملامحها التي يتشارك 
فيه��ا الكاتبان. وجلد ال��ذات، على نحو 
ما ورد في البند الس��ابق، يأخذ ش��كلا 
من أش��كال السخرية لا باعتبارها أداة 
ناجع��ة للف��ت نظ��ر الق��ارئ وتوجيه 
اهتمامه إلى موضع السخرية فحسب، 
بل لأنها أمضى في حدّها من أية آلية 
نقدية أخ��رى، كما ق��ال إميل حبيبي 
م��رة. والس��خرية، مثلم��ا ذكرنا في 
تل��ك المقالة عن أدب س��هيل كيوان، 
تقوم عل��ى ثلاثة أركان مركزية: قدر 
كافٍ م��ن الم��رارة ← ش��حنة كبيرة 
من العاطفة الصادقة تس��تجيب لنداء 
المرارة ← مقدرة خاصة على الضحك 
م��ن قلب المرارة. م��ا يعني أن يكون 
الكاتب قادرا عل��ى أن يعمل من أمر 

مبكياته أمر مضحكاته. 

أم��ا الموروث فيت��وزّع عل��ى ثيمات 
عديدة أهمها:

1( ألتنوي��ع والتنقل بج��رأة بين جلد 
الذات حينما تكون الذات هي المثبطة 
المحبط��ة وجل��د الآخر حينم��ا يكون 
ه��ذا الآخ��ر على ق��در لا يط��اق من 
الظلم والجور. وهك��ذا يكون نفاع قد 
اهتم بالسياس��ي كاهتمامه بالاجتماعي 
والفكري والفلس��في على حدّ س��واء. 
ل��م يتردّد نف��اع، بجرأت��ه المعهودة، 
ف��ي الهجوم الس��اخر عل��ى كثير من 
الس��لبية  الاجتماعي��ة  المعتق��دات 
المتوارثة. وك��ذا يكون قد رفع صوته 
وأشهر س��وطه في وجه القريب قبل 
البعيد ضدّ ما ي��راه محبطا مثبّطا من 

ممارسات وأخلاقيات. 
2( ألزم��ان والتأريخ لحقبة خاصة من 
تاريخ الأقلية الفلسطينية. يجد القارئ 
فيه��ا مادة وفي��رة عن الأي��ام الأولى 
لتوجهات المؤسسة الإسرائيلية للأقلية 
وأث��ر الحك��م العس��كري، ال��ذي كان 
مفروض��ا على هذه الأقلي��ة حتى عام 
1966، على كلّ المستويات السياسية 

والاجتماعية والنفسية.
3( ألجغرافي��ا: ألس��عي للتوثي��ق على 
مستوى اللغة والمشهد الريفي الذي لم 
يفقد أصوله وأصالته. الجغرافيا عنده 
هي الريف المت��رب الموحل المتدثر 
بكروم��ه لا الريف الهجي��ن المتمدّن. 
وجغرافي��ا القرية الفلس��طينية تش��كل 
عنده جزءا من بناء الشخصيات. ونحن 
نحيل القارئ إلى دراس��ة مسهبة كان 
س��ليمان جبران قد خصّصها لمعالجة 
هذه المسألة في مجلة المستشرقين 

الإسرائيليين »الشرق الجديد«. 
4( تس��جيل العادات والتقاليد الريفية 
في التعامل مع الإنسان أبًا بين أسرته 
ورجلا ف��ي حارته وقريت��ه وفلاحا في 
حقله وكرم��ه. وكذا يت��مّ التعامل مع 
المرأة ف��ي الحبّ عل��ى البيادر وبين 
الطوابين وال��زواج والعمل مع الرجل 
ف��ي الح��رث وال��زرع والحص��د. مع 
الصغير والكبير ف��ي النوم والقوم، في 

الأكل والشرب، في الفرح والترح.
5( تصارع الأجي��ال )القديم والجديد(. 
وهذه الثيمة تحظى باهتمام واضح في 
أدب محم��د نف��اع. فتجد في قصصه 
المحامي »المس��لوخ« عن قضايا أهله 
والعري��س »المتغ��رّب« الذي تناس��ى 
»الأص��ول«، وهكذا. وفي ه��ذا التقابل 
بين الأجيال يع��رف محمد نفاع كيف 
يس��لك طريقه بحذر ولا يس��ارع إلى 

الانحياز إلى كلّ جديد.
 

//أما بعد: عن الخصوصية والتمايز

      في سلسلة من المقالات المتباعدة 
الت��ي أنش��رها ف��ي ملح��ق »الإتحاد« 
أطمح إل��ى التأكيد عل��ى ثلاثة أمور 

أراها على جانب كبير من الأهمية:
1( ألانتق��ال من الدراس��ة العينية التي 
تتمح��ور في إص��دار واح��د يصدره 
ه��ذا الش��اعر أو ذاك الكات��ب، والتي 
تأتي على ش��كل مراجعات في الكتب، 
إلى دراس��ة طولية وعرضي��ة متأنية 
تش��مل كلّ المش��روع الأدب��ي لكبار 
الش��عراء والكتاب. وهذه مهمة كبيرة 
تقع مسؤولية المبادرة بها على أقسام 
اللغ��ة العربي��ة وآدابه��ا ف��ي الكليات 

والجامعات.
الأدبي��ة  الدراس��ة  م��ن  ألإف��ادة   )2
المقارنة لما فيها من طاقة كبرى على 
البي��ان والتوضيح. وكنا ق��د التفتنا إلى 
ذلك ف��ي مقارنة س��ريعة بين بعض 
من وج��وه النص القصص��ي عند كلّ 
من محم��د نفاع وس��هيل كيوان في 

مقالة سابقة.  
3( ألتركيز على ما يتميّز به كل شاعر 
أو كات��ب، عل��ى نحو ما فعلن��ا عندما 
أشرنا إلى قدرة س��ميح القاسم على 
الربط المميّز بين المعنى والمبنى في 
مش��روعه الش��عري، مثلم��ا رأينا في 
الأخيرة.  الش��عرية  مجموعاته  إحدى 
وك��ذا فعلنا عندما أش��رنا إلى قدرة 
س��هيل كي��وان الب��ارزة عل��ى الكتابة 
الأدبية الس��اخرة وخصوصا في توجهه 
الأخي��ر. ألحقيقة أن الأصال��ة والتفرّد 
هي مس��ألة في غاية الأهمية بالنسبة 
لكلّ دارس لتاريخ الأدب وتطوره في 
الش��كل والمضم��ون. ولا يصير الكاتب 
في عداد الكبار المتميزين إلا إذا تفرّد 
بس��مة خاصة، أو بجملة من السمات، 

جاء بها وبها يعرف وباسمه تسجّل. 
      وم��ن هن��ا جاءت ه��ذه المقالات 
لتحدّد هذا التميّز ولتش��ير إلى أبرز 
ملامحه بصفة عامة. وبهذا تشكل هذه 
المقالات دعوة للنهوض بمشروع كبير 
يرص��د بكثي��ر من العم��ق كلّ تجربة 
أدبية لكلّ ش��اعر أو كاتب على حدة، 
وم��ن ثم ربط ه��ذه التجارب معا في 
بمجالات معرفية  المتداخل��ة  علاقاتها 
عديدة كالسياس��ة والتاري��خ والدين 
والأدب وعل��م المجتم��ع والحض��ارة. 
وهذا بالضبط ما نس��عى إليه في هذه 
المقال��ة الس��ريعة ع��ن أدب محمد 

نفاع. 
__________

عن الاتحاد - حيفا

ضمن الإصدارات التي يقوم بها المؤلف، قام د. جمال أسدي رئيس قسم اللغة الإنجليزية في كلية سخنين لتأهيل المعلمين بترجمة قصص قصيرة 
للكت��اب المعروفي��ن محم��د نفاع، زكي درويش وناج��ي ظاهر حيث يحتوي هذا الكتاب على تش��كيلة من القصص القصي��رة التي تعرض تنوعا في 

المواضيع والأساليب والفترات التاريخية والسياقات والبيئات والنغمات والسرد والشخصيات.
د. جمال أس��دي تطرق لأهمية هذا الكتاب الذي يعرض قصصا واقعية حول حياة المجتمع العربي في البلاد إلى القارئ من المجتمعات الغربية في 

العالم مشيرا إلى أن الكتاب يحوي قصصا مختارة لهؤلاء الكتاب تضمنت مقابلات معهم ونبذة عن سيرة حياتهم. يذكر أن هذا الكتاب صادر عن دار النشر »بيتر لانج« في نيويورك.

»ثلاثة أصوات من الجليل«: إصدار 
جديد للدكتور جمال أسدي

اش زياد خدَّ

ماذا يعن��ي أن ينتهي فيلـم وثائقي بوردة مغلقة 
التويجات؟ يا لش��عرية النهايات! كيف تغرقنا في 
متع التأويل وترمينا بنعومة فراشة وخفة شجرة 

ياسمين في أتون ورد الـمخيلة الوطنية. 
»حجارة الوادي« فيلـم وثائقي للفنان إس��ماعيل 
الهب��اش، من إنتاج اتحاد الش��باب الفلس��طيني، 
عُرض، مس��اء الس��بت، ف��ي القصبة، ق��ال لنا أو 
قلن��ا له جراحنا وزهون��ا وحنيننا إلى زمن جميل 

مضى... هو زمن الشيوعيين 
صدق  الذين  الفلس��طينيين 
حس��ن البط��ل أيّم��ا صدق 
حين وصفهم ذات طرف من 
أطراف نهارات��ه بأنهم آباء 
الحركة الوطنية الفلسطينية، 
ق��ال الفيلـم، أيضاً، أو قلنا له حس��رتنا الـموجعة 

على حاضر حامض بلا هوية أو رؤية. 
الفيلـم يحتش��د بالرموز والدلالات: الجبال التي 
تك��رر حضورها ف��ي الفيلـم في لفت��ة ذكية من 
مخرج معروف بتأمليته العالية وثقافته الواسعة، 
هي مرآة للشخصيات العنيدة نفسها التي وقفت 

كالجبال في وجه الطغاة، والإشاعات. 
لحن رقصة )الحداية( الذي يشكّل تقنياً وجمالياً 
مفاصل انتقالية بين مشهد وآخر، أو بين دهشة 

وأخرى م��ن جانبن��ا، لـم يكن فحس��ب مفاصل 
انتقالي��ة، كان معادلًا موضوعي�ًا لجذور ومحلية 
وأصالة الحركة الش��يوعية الوطنية الفلس��طينية 
التي تطابق��ت منطلقاتها الفكرية والاجتماعية مع 

منطلقات مصالح الناس البسطاء في الريف. 
م��اذا يعن��ي أن ينته��ي فيلـ��م وثائق��ي بوردة 
مغلق��ة التويج��ات؟. رج��ال ونس��اء ثمانيني��ون 
يحك��ون لنا بعفوية مبهرة ع��ن بلاد بعيدة... هي 
بلادنا، كأنن��ا لا نعرفها من ف��رط بعدنا الجمالي 
والقيمي عنه��ا، »كان يرغب في بيع أرضه لدعم 
الحزب«، قالت جميلة النم��ري عن زوجها فؤاد 
قسيس، واستدركت في عفوية مباركة وواقعية 
ضاحك��ة ورائعة: »لو فعلها زوجي لكنا جوعى الآن 

ومشردين«. 
كم أحببت الشيوعيين في صغري، وكم انتظرت 

طويلًا أن )ينظّمني( أحده��م معهم، كنت مهيئاً 
لذلك آن��ذاك؛ لـما أحمله م��ن كراهية كبيرة 
للظلـم الاجتماعي وتعاطف مع البسطاء، ورؤيتي 
السياس��ية الواقعي��ة القريبة ج��داً منهم، ومحبة 
الش��يوعيين للكتب والعلـم والثقافة. كنت أراهم 
واقعيي��ن وعلـميي��ن ومؤمني��ن ب�ال غطرس��ة 
)كغيره��م( بما يظنون��ه صائباً للفق��راء والبلد، 

وأظنهم كانوا صائبين. 
ماذا يعن��ي أن ينتهي فيلـم وثائقي بوردة مغلقة 
التويجات؟. يعني أش��ياء كثي��رة، أهمها، أو أقلها 
أهمي��ة أن ال��وردة، وردة فلس��طين أو وردة 
العقل أو وردة الحرية أو وردة العلمانية، تنتظر 
من يفتح تويجاتها، فيما يشبه تربية أمل أو تقوية 
إرادة تغيب، أو إيماناً بجيل قادم أكثر حساسية 

منا وقيمية، وأقرب إلى روح الجمال.

»حجارة الوادي« لإسماعيل 
الهباش الفيلم الذي انتهى بوردة

أدب



يمنى العيد

ه��ذه الدراس��ة 
ق��راءة  ه��ي 
نقدي��ة في عدد 
الرواي��ات  م��ن 
تناولت  العربي��ة 
متخيله��ا  ف��ي 
القضية  السردي 
لفلس��طينية  ا
حكايتها،  وحك��ت 

وربما فقط جوانب من حكايتها. 
لق��د توخي��ت ف��ي اختي��ار الروايات، 
موض��وع ه��ذه الق��راءة، أن تك��ون 
تواريخ صدوره��ا تعود إلى أكثر من 
زم��ن من أزمنة هذه القضية، بغرض 
البحث عن متغيرات المنظور التأليفي 
في تناوله للقضية الفلسطينية باعتبارها 

قضي��ة تاريخي��ة، وباعتب��ار المنظ��ور 
الس��ردي التأليف��ي رؤية تن��درج في 
الثقافي وتح��اور وعي القارئ وتترك 

أثرها فيه. 
ذلك أنه لئن كانت القضية الفلسطينية 
ق��د عرف��ت أكث��ر من ح��رب ـ بين 
العرب واس��رائيل ـ فهي في معظمها 
هزائ��م، ولئن كان المنظور الس��ردي 
ـ التأليف��ي الروائ��ي ينه��ض، كما هو 
معروف، في أج��واء المتخيل، ويرى، 
بصفت��ه هذه، إل��ى المحتم��ل، ويبني 
علاقات عوالم��ه محاوراً غير المرئي، 
والصام��ت، والمقم��وع، فإن س��ؤالي 
الأس��اس وما يستدعيه من أسئلة في 

هذه القراءة، هو: 

كي��ف تتبدى القضية الفلس��طينية في 
الوع��ي الأدبي الروائ��ي العربي عامة 
والفلسطيني العربي خاصة، هل يختلف 
ه��ذا الوعي بها، كي��ف، وأين، ولماذا؟ 
وهل ه��ذه القضية التي تحكي الرواية 
العربية حكايتها هي، فعلا، قضية صراع، 
وأي معنى نقرأ لهذا الصراع في عوالم 

المتخيل السردي الروائي العربي؟ 
من الصّرع إلى الصراع 

الاحت�الل  ع��ام   ،1948 ع��ام  من��ذ 
الاسرائيلي الأول لفلسطين، بدأ الكاتب 
الفلسطيني، إميل حبيبي، بنشر روايته 
»الوقائع الغريبة في اختفاء سعيد أبي 
النحس المتش��ائل«، عل��ى حلقات في 
صحيفة »الاتحاد« الصادرة في الأراضي 
المحتلة، وذل��ك قبل أن يصدرها في 
كت��اب عام 1974. وقبل ذلك أي قبل 
عام 1974، أصدر غسان كنفاني، عام 

1969، روايته »عائد إلى حيفا«. 
كاتبان فلسطينيان حكى كل منهما في 
رواية حكاية القضية الفلسطينية. الأول، 
إميل حبيبي، حكى ما حكاه بعد الاحتلال 
الأول وعل��ى لس��ان »س��عيد« ال��ذي 
يعيش في ظل الاحتلال ويعاني وطأته، 
والثاني، غسان كنفاني، حكى عن سعيد 
س. العائد إلى حيفا بعد مضي عشرين 

سنة على الاحتلال الأول. 
عاد س��عيد س. إلى حيفا إثر الاحتلال 
الثان��ي )ع��ام 1967( للضف��ة الغربية 
وغ��زة، وق��د ه��دم المحت��ل بواب��ة 
فلس��طين  بي��ن  ليفتحه��ا  مندلي��وم 
وفلس��طين وق��د صارت كله��ا تحت 

الاحتلال. 

وف��ي  الروايتي��ن،  ف��ي 
حكاي��ة كل منهم��ا ع��ن 
وقضي��ة  الفلس��طيني 
فلسطين، نقع على معنى 
واحد للص��راع ليس هو 
المعن��ى الذي قد يتبادر 
إل��ى ذهنن��ا، أو ال��ذي ق��د نفترضه 
وال��ذي يفيد ب��أن ثمة حرب��اً يتقاتل 
فيه��ا طرفان، بل هو معنى آخر أمين 
للمرجعية التاريخية، أي لما جرى على 
أرض الواقع، معنى يفيد عن الاعتداء، 
عن فاعل ومفعول به، عن طرف يقتل 
وآخر يقع عليه فع��ل القتل. والحكاية، 
حكاي��ة الصراع، ه��ي حكاي��ة مواطن 
فلس��طيني أُخ��رج م��ن أرض��ه بقوة 
السلاح، أما مَن نجا وبقي فهو محكوم 

بالذل والمهانة، وإلا هدد بالقتل. 
القضية الفلس��طينية في هذه البدايات 
السردية الروائية وبالنسبة للفلسطيني 
الذي شهد وعاش وكتب هي، بوضوح، 
قضية اعتداء، وقتل، واحتلال له معنى 
الجريمة. لا تحاس��ب الذات في هذه 
البدايات الس��ردية الروائية ذاتها، كما 
هو الأمر، وكما س��نرى، ف��ي روايات 

لاحقة، بل نجد الرواية تحكي حكاية ما 
جرى زمنا حاضرا، تشهد عليه وتعانيه 

في حينه. 
ويبرز السؤال: 

أي��ن هو الصراع، وأي معنى يمكن أن 
يكون له؟ 

في لسان العرب ورد. »صرع: الصرع: 
الطرح ب��الأرض، وخصه في التهذيب 

بالإنسان«. 
الذي��ن يعتب��رون  كأن الاس��رائيليين 
أولادهم  ويرب��ون  متخلفين  الع��رب 
على أن العربي وس��خ وقبيح يبررون 
بذل��ك حربه��م عل��ى ه��ذا العرب��ي، 
يطرحونه أرضاً لا ليهذبوه وحس��ب، 
ب��ل ليقولوا ل��ه أنت لا تس��تحق هذه 

الأرض، ولا يح��ق ل��ك، بصفتك هذه 
»أي التخلف والوس��خ والقبح..( البقاء 

فيها، وإن قتالك حق لنا عليك. 
»دوف« )خلدون بن سعيد س( الذي 
ترب��ى في كن��ف الاس��رائيليين وصار 
مقات�اًل ف��ي جيش اس��رائيل يق��ول لـ 

سعيد س: 
»كان يمك��ن لذل��ك كل��ه ألا يح��دث 
ل��و تصرفتم كم��ا يتعين عل��ى الرجل 
المتحضر الواعي أن يتصرف« )406(. 
ل��م يكن س��عيد س. مقاوماً حين عاد 
إلى حيفا ليسترد ابنه خلدون، بل ولم 
يك��ن موافق��اً على انضم��ام ابنه خالد 
إل��ى المقاومة، لكنه في طريق عودته 
من ياف��ا أنهى كلامه مع زوجته صفية 

وأنهى حكايته للحكاية بقوله: 
»أرجو أن يكون خالد قد ذهب... )إلى 

المقاومة( أثناء غيابنا«!. )ص414( 
هك��ذا تنتهي رواية كنفاني مؤكدة أن 
القضية الفلس��طينية لا ب��د وأن تكون، 
بع��د احتلالي��ن وكل الإذلال والمهانة، 
قضي��ة مقاوم��ة أي قضي��ة ص��راع لا 

صرع. 
وكذلك يفعل إميل حبيبي وإن برؤية 

أقل وضوحاً وبموقف غائم، أفقه شبه 
مغلق. 

تتكشف القضية الفلسطينية في هاتين 
الروايتين عن ض��رورة القتال بما هو 
مقاومة ضد الاحتلال، الشخصيات التي 
عان��ت عذابات هذا الاحتلال تعي هذه 
الض��رورة وتطلقها في نهاية الس��رد 
باتج��اه المس��تقبل. لا تب��دأ أي م��ن 
الروايتين بهذا الوعي بل تصل إليه، ما 
يعني أن المنظور التأليفي كان يتشكل 
وفق دينامية سردية تفضي إلى الوعي 
بضرورة هذه المقاوم��ة. وتنقل، في 
الآن نفس��ه، مفهوم الصراع من معناه 
القاموس��ي إلى معنى يعادل بين هذه 
الفلس��طينية  القضية  الضرورة وبي��ن 

باعتبارها قضية مقاومة. 
يعود تاري��خ روايتي كنفان��ي وحبيبي 
إل��ى نهاية العقد الس��ادس من القرن 
العش��رين، أي إل��ى زم��ن الاحت�الل 
ال��ذي أدى إل��ى نش��وء  والهزيم��ة 
المقاوم��ة الفلس��طينية على أس��اس 

الوعي بضرورتها. وعليه نسأل: 
كي��ف تعامل��ت الرواية العربي��ة، بعد 
هذه المرحلة، مع القضية الفلسطينية، 
وبالتالي كيف تشكل منظورها التأليفي 

السردي الروائي. 
لعل أهم م��ا يلفتنا ف��ي روايات هذه 
المرحلة التي حكت، طبعاً، عن القضية 
الفلس��طينية، هو إفساحها حيزاً واسعاً 
للنقد الذاتي، كأن الهزيمة )هزيمة عام 
1967( وما تلاها من عجز عن مقاومة 
الاحتلال وتوس��عه في قض��م الأراضي 
الفلس��طينية، هو ما اس��تدعى العودة 
إلى الواقع بحثاً عن أس��باب تفس��ر لا 
استمرار الاحتلال وتوسعه وحسب بل 
ش��ن الحرب على الفلس��طيني وقتله 
حت��ى خارج أرضه )حروب إس��رائيل 
عل��ى لبنان مس��تهدفة المخيمات، ثم 

الاجتياح عام 1982(. 
ففي روايتها باب الس��احة 
تق��دم   )1990 )ع��ام 
الفلس��طينية سحر خليفة 
الانتفاضة  ع��ن  مش��هداً 
الت��ي تمكنت م��ن هدم 
بوابة الس��احة التي أقامها 
الاحت�الل، ولك��ن الرواية، 
العميق،  معناه��ا  وباعتبار 
تطرح سؤالها عن إمكانية 
المقاومة  ه��ذه  انتص��ار 
حي��ن ترتفع م��كان هذه 
البوابة التي هدمت، بوابة 
جديدة و»جلاميد صخر« 
م��ن الع��ادات والتقالي��د 
الاجتماعية تس��د الطريق 
في وجه مشاركة المرأة 
وتعاملها  المقاوم��ة  ف��ي 
ـ حس��ب الرواية ـ كأنها 

»حشرة« )ص133(. 
»ربي��ع ح��ار« تحكي عن 
تجار ينتمون إلى الطبقة 
تتعرض  كما  البرجوازية. 
بالنقد للسلطة الفلسطينية 
»فوضى وفساد وضرائب 
وأجهزة قمع واس��تزلام« 
ث��م:  وم��ن  )ص191(. 
»فلسطين التي نضيّع من 
أجلها كل شيء من دون 
أن نلتقي بها« )ص297(. 
دول��ة  نبن��ي  »كي��ف 
ذكي��ة من ه��ذا الجهل« 

)ص340(. 
هكذا وإذ يس��تمر السرد 
في الكلام على قمع الإناث، 
والتعامل  الحكم،  وفس��اد 
م��ع الصهيون��ي لتهريب 
الس�الح واس��تعماله ضد 
السرد  العرب، يصل هذا 
ف��ي رواية أص��ل وفصل 
الكلام  )ع��ام 2009( إلى 
عن الانقسام داخل الصف 

الفلسطيني. 
وكأن القضية الفلس��طينية تتحول من 
قضية صراع فلسطيني إسرائيلي إلى 
صراع فلس��طيني ـ فلس��طيني. يتسع 
المنظ��ور النق��دي ليطال ف��ي رواية 
»الح��ب ف��ي المنف��ى« )ع��ام 1995( 
للروائي المصري بهاء طاهر، المثقفين 
وثقافة  العربية  الصحفية  والمؤسس��ة 

الغرب. 
أعتق��د أن��ه وبناء على ه��ذه الحكاية 
الروائية المأس��اوية والتي شكل الواقع 
التاريخ��ي مرجعاً له��ا، ألمحت بعض 
الق��رن  أواخ��ر  الص��ادرة  الرواي��ات 
الحادي  الق��رن  وبداي��ات  العش��رين 
والعش��رين، إلى إمكانية علاقة س�الم 

القضيــة الفلســطينية فــي الروايــة العربيــة 
من الإذلال والإخراج القسري إلى الموت السريري

غسان كنفاني

أدب



بين الفلس��طيني واليهودي الاسرائيلي 
)لا المقاتل( قوامها الإنس��ان. نجد مثالًا 
على ذلك ف��ي رواية ربي��ع حار )عام 

2004( لسحر خليفة. 
كذلك هو الأمر بالنسبة لروايتها أصل 
وفصل )عام 2009(. يحضر مش��روع 
الدولة الواح��دة الذي قال به إدوارد 
س��عيد، يلوح في الرواية، توحي به ولا 
تفصح عنه. كأن مرحلة غسان كنفاني 
انته��ت لتدخ��ل القضية الفلس��طينية، 
وكم��ا س��نرى، ف��ي حال��ة غيبوبة أو 

لتعاني من مرض عضال. 
تأثيم الذات 

يجن��ح النق��د الذاتي في م��ا بعد وفي 
بع��ض م��ا قرأنا من رواي��ات إلى 
تأثي��م الذات وتحميلها مس��ؤولية 
المبادرة إل��ى الفوضى والتخريب 
والقتل. ففي رواية »سوناتا لأشباح 
الق��دس« ع��ام 2009( للروائ��ي 
الجزائري واس��يني الأع��رج، نقرأ 
على لس��ان الروائي الشاهد، كيف 
»المرك��ز  داهم��وا  زم�الءه  أن 
بالش��ماع،  المع��روف  التج��اري 
والواقع ما بين طرفي شارع مأمن 
الله وجوزة النسناس وجبل النكرو 
فورية. ثم داهموا الس��وق المكتظ 
بالتج��ار اليهود الذين اضطروا الى 
ترك��ه. أحرق��وا المخ��ازن، ونهبوا 
ما اس��تطاعوا م��ن موجوداتها. ثم 
اتجه المتظاهرون الى ش��ارع يافا 
وأش��علوا النار في مخ��ازن اليهود 
ال��ى ان وصل��وا ال��ى موق��ع بنك 

باركلس..«. )ص 144(. 
ف��ي هذا الن��ص يب��دو أن العرب 
ه��م من بدأ بالتخري��ب والحرق، 
وقد أورده المؤلف مباش��رة بعد 
إخباره لن��ا عن المنش��ورات التي 
وزعتها الوكالة اليهودية على سكان 
الأحي��اء العربي��ة، إثر س��ماع خبر 
التقس��يم »يوم الثلاثاء 29 تشرين 
والت��ي، وحس��ب  الثان��ي 1947«، 
الرواية، »كتب��ت عليها بخط عربي 
جمي��ل: أنتم أيها الع��رب ابناء عم 
ساميين، حكّموا عقولكم ولا تردوا 
عل��ى زعمائكم من العرب، فكل له 
مصلحة خاصة. انضموا معنا وسيروا 
عل��ى بركة الله لنقوم بتعمير البلاد 
من كل الوجوه ونسير فيها سوية 

كالاخوان« )143ـ 144(. 
لق��د رد العرب على خبر التقس��يم 

يص��دق  ول��م  والح��رق،  بالتخري��ب 
الراوي ان والده، الطيّب والمتس��امح 
»ش��ارك ف��ي عملية اقتح��ام جريدة 
»بالستين بوست« بانتشاء، أي شارك 
في الانفجار الذي »هز أركان المنطقة 
اليهودية وأس��فر عن نسف جزء من 
ش��ارع يهودا..«، وكان، يق��ول الراوي 
مستنكراً، إن حمل »والدي يومها على 
الاكتاف...«. ثم يضيف، مس��تنكراً أيضاً، 
بأن الش��يء نفسه قام به انطون داود 
)المسيحي( احد اصدقاء والدي الذي 
فجر الوكالة اليهودية المحروسة من 
طرف الهاجناة والجيش الانكليزي، بعد 
تنس��يق كبير مع عبد القادر الحسيني 

في بيرزيت« )ص 145(. 
قد يك��ون كل هذا صحيحاً! ولكن هل 
صحيح ان البداية التي آلت بفلسطين، 
وبالص��راع العربي الإس��رائيلي الى ما 
آلت إلي��ه من حروب ودمار وخراب 

ومجازر ه��ي هنا، في من بدأ؟ وماذا 
ع��ن الهج��وم الإس��رائيلي الدم��وي، 
المنظم، الذي حكى عنه كنفاني لإخراج 

الفلسطينيين من بيوتهم وأراضيهم. 
هل القضية الفلس��طينية ف��ي الصراع 
العربي ـ الإس��رائيلي ه��ي قضية من 
ب��دأ ام هي قضية مش��روع صهيوني 

واحتلال؟ 
تؤك��د رواي��ة واس��يني الاع��رج قول 
الش��خصية الرئيس��ة فيها، م��ي: هذه 
الأرض »ما عرفن��ا كيف نحميها«. فهو 
مندرج في دلالات الس��ياق السردي. 
إذ تص��اب م��ي بم��رض الس��رطان 

وتموت في نيويورك. 

ف��ي  الفلس��طينية  الذاك��رة  تقتص��ر 
رواية واس��يني الاعرج على ما يخدم 
منظورها، أي على المعادلة بين تأثيم 

الذات وبين فلسطين )مي الضحية(. 
تبدأ باب الشمس بمريض هو يونس 
الفلس��طيني الراق��د في س��ريره في 
المستش��فى، والمص��اب »بجلط��ة في 
الدماغ« ادخلته في الغيبوبة )ص 14(، 
يون��س ينتهي، ش��أن مي ف��ي رواية 
س��وناتا لأشباح القدس الى الموت. إلا 
ان غيبوب��ة يونس تندرج في نس��يج 
س��ردي قائم على معادل��ة بين رواية 
تحكي من الذاكرة الفلسطينية حقيقة 
حكايتها، وبي��ن مقاومة بديلة للهزيمة 
وقائم��ة على مس��توى ه��ذه الرواية 

)باب الشمس( نفسها. 
إنه��ا معادلة بي��ن: ال��راوي والمروي 
معادلة تعب��ر بالحكاية من الموت الى 
الحياة، من الأب الى الإبن، من الذاكرة 

ال��ى الرواية، من يون��س الذاكرة الى 
خليل الراوي، او راوي الرواية. 

هك��ذا فلئ��ن كان يون��س الرامز، في 
الرواي��ة، ال��ى فلس��طين وقضيتها قد 
دخل في حالة غيبوبة مع بداية الرواية 
)الص��ادرة ع��ام 1998(، ف��إن مهمة 
ال��راوي خليل هي إعادت��ه الى الحياة 
عن طريق س��رد الحكاية الفلسطينية، 

او سرد حقيقة هذه الحكاية. 
ي��روي ال��راوي خليل حكاي��ة الولادة 
الجدي��دة، الت��ي تعلن ـ بعد س��قوط 
بي��روت بيد الاحتلال الإس��رائيلي عام 
1982 ـ ب��أن »ال��كلام القدي��م م��ات، 
ونحن بحاج��ة الآن الى ثورة جديدة. 

اللغة القديمة ماتت، ونحن مهددون 
بالم��وت معها، لا نح��ارب ليس لأننا لا 
نملك الس�الح، بل لأننا لا نملك الكلام« 
)ص 458(. القضي��ة لا تعن��ي تحري��ر 
الوطن فقط، بل تحرير الإنس��ان )ص 
53(. وتحري��ر المقاوم��ة من اخطائها 
التي هي، وحس��ب الرواية، »اخطاؤنا« 
نحن الفلسطينيين، التي آلت بالقضية 
الفلسطينية الى موت، او هزيمة كبرى 

بعد الاجتياح الإسرائيلي لبيروت. 
وبذل��ك تبدو ب��اب الش��مس صوت 
ولغته��ا  القضي��ة  حقيق��ة  الحقيق��ة، 

الجديدة، او ثورتها البديلة. 
ذاكرة ولكن 

تط��رح علين��ا قراءتن��ا لما س��بق من 
روايات عربية الأسئلة التالية: 

* هل ماتت القضية الفلسطينية؟ 
* هل انته��ى بها النق��د الذاتي وتأثيم 

الذات الى موتها؟ 

* ه��ل آل الصراع ال��ذي عبرت عنه 
)عائد الى حيف��ا( الى صرع ذاتي هذه 

المرة؟ 
لقد افتقدت الرواية العربية ديناميتها 
الس��ردية اذ راح��ت ت��روي الحكاي��ة 
ضمن زمن ينغلق عليها. مجرد ذاكرة 
تس��تعيدها الرواي��ة او تس��تعيد بعض 
حكاياته��ا ضمن زمن س��ردي ينغلق، 
هو أيضاً، على ذاته، وعلى ش��خصيات 
تعاني منذ بدايات هذا الزمن السردي 

مرضها وموتها. 
لا دور للذاك��رة، المرج��ع الحي الذي 
استعانت به الرواية والذي شكلّ على 
مستواه الواقعي التاريخي فعل صمود 

وصراع بوصفه وثيق��ة انتماء ووجود 
تعل��ن بلا كلل: أنا الفلس��طيني، أنا هو، 
لم أم��ت. تعل��ن وتت��رك اثرها على 
الإسرائيلي، الطرف الآخر في الصراع. 
الدينامية التي عبرت عنها رواية عائد 
ال��ى حيفا لغس��ان كنفان��ي راحت، مع 
أواخر القرن العش��رين وبداية القرن 
الحادي والعشرين، تنوس في الرواية 
العربي��ة لتنتهي هذه الرواية الى زمن 
سردي يستعيد زمن مرويه وقد فقد 

ديناميته الروائية وانغلق على ذاته. 
الذاكرة الفلس��طينية الحية، الصامدة، 
الحاضرة في اكثر م��ن تعبير لها على 
مس��توى المرجعية الحية، لا تجد أثراً 
ف��ي زمن الرواي��ة العربي��ة ودينامية 
الس��ردية. بينما تترك اثره��ا المقلق 

على الوجود الإسرائيلي. 
يغيب ما تركته الذاكرة الفلس��طينية، 
او م��ا يمك��ن ان تتركه م��ن أثر على 

الط��رف الآخ��ر الإس��رائيلي وبالتالي 
عل��ى الص��راع ومعن��اه. ه��ذا المعنى 
الذي نفترض تمثله كدينامية سردية 
ف��ي الرواية العربي��ة، تفتح زمنها على 
المحتم��ل، عل��ى ما تهج��س به هذه 
الذاك��رة الفلس��طينية وه��ي تختزن 
حكاياتها، وهي ترويها لتقول حقيقة ما 
جرى. الحقيقة التي لا يعرفها آخرون، 
والت��ي لها فاعلي��ة التغيير ف��ي الرؤى 
والمواق��ف، كم��ا لها دلال��ة المحتمل 

والممكن. 
الفلس��طينية  الذاك��رة  صم��ود  إن 
الش��فوية الحي��ة، وبم��ا ه��ي ذاك��رة 
لحقيقة تاريخية، تشكل عاملًا فعلياً في 

الصراع العربي ـ الإس��رائيلي، لا ينهض 
على مس��توى القت��ال، او الحروب، بل 
هو معادل حياة للإنس��ان الفلس��طيني 

ولقضيته. 
تحضر الذاكرة الفلس��طينية بحكاياتها، 
بمحموله��ا في الرواية، ولكن لا بأثرها 
الصراعي. كأن الصراع الذي بدأ صرعاً 
في رواية المتشائل، وصار صراعاً في 
رواية عائد الى حيفا، أي مقاومة، عاد 
الى معناه الاول وإن في حالة وحيثيات 
مختلفة، لكنه يفيد عن عدم المقاومة، 
عن الصمت، عن استرجاع زمن مضى 

هو زمن هزائم، وأخطاء. 

__________  
عن السفير

بالتعاون بين >المؤسس��ة العربية للدراس��ات والنش��ر< في بيروت وعمان مع >مكتبة مدبولي< في القاهرة، ص��درت الطبعة الثالثة من طبعة ثالثة من >السيدة من تل أبيب< 
>الس��يدة من تل أبيب<، رواية الكاتب الفلس��طيني البريطاني ربعي المدهون، التي وصلت إلى القائم��ة القصيرة للجائزة العالمية للرواية 

العربية >بوكر العربية< في دورتها الحالية 2010. 
وكانت الرواية قد اس��تقبلت بحفاوة بعد صدورها في مايو )أيار( الماضي، وأثارت الكثير من الجدل بين النقاد العرب، لطبيعة موضوعها وأس��لوب تناوله، واختلاف مقاربتها للصراع العربي الإس��رائيلي، وابتعادها عن التنميط 

السائد للشخصيتين الفلسطينية والإسرائيلية في الرواية العربية، وتقديمها نماذج لا ترتهن للأيديولوجية وليس لها سمات ما قدمته الأعمال الدرامية السابقة ذات الصلة.
وتقوم إحدى دور النشر الإيطالية حاليا، بترجمة الرواية إلى اللغة الإيطالية، كما تلقى الكاتب عرضا لترجمة روايته إلى الألمانية، هو قيد الدرس حاليا.

وكانت لجنة التحكيم لجائزة بوكر العربية، قالت في تقديمها للرواية: ><يتناول الكاتب الفلسطيني ربعي المدهون في روايته قضية الصراع الفلسطيني/ العربي/ الإسرائيلي، ويختار لحظة مشحونة بالهواجس والتوتر والريبة 
حدَّ الانفجار.

البطلان هما وليد دهمان العائد من مغتربه الأوروبي بعد سنين طويلة لزيارة أهله في غزة عبر مطار بن غوريون في تل أبيب، والإسرائيلية دانا أهوفا التي تشاء المصادفات أن تجلس في المقعد المجاور لمقعده.
__________

عن القدس العربي

إميل حبيبي

أدب



يوقع الشاعر والروائي إبراهيم نصر الله روايته 
آذار  من  الثامن  مساء  العار(  )شرفة  الجديدة 
الذي  الحفل  في  العالمي(  المرأة  )يوم  المقبل 
بعد ذلك في عدد  ليوقعها  عمّان،  بمدينة  يقام 

من العواصم العربية.
ـ  للعلوم  العربية  الدار  عن  ستصدر  الرواية 
ودار  الجزائر،  ـ  الاختلاف  منشورات  بيروت، 
مكتبة كل شيء في فلسطين في طبعة موسعة، 
وسيبدأ توزيعها في الأردن والعالم العربي، كما 
مع  تضامنا  الموعد  هذا  في  النشر  دور  ارتأت 

المرأة وتحية لها في عيدها.
عنوان:  تحت  سيكون  الرواية  بصدور  الاحتفال 
وهي  دائما،  شرف  بلا  الجريمة  شرف!!  جريمة 
تقع في 240 صفحة، وينتظر أن تثير الكثير من 
مختلف  من  القضية  هذه  لتناولها  نظرا  النقاش 
جوانبها الاجتماعية والقانونية والإنسانية الشائكة، 

ويهديها نصرالله إلى ضحايا )جرائم الشرف( في 
العالم بأسره،إلى النساء في كل مكان.

الفلسطيني  الكاتب  يقول  للرواية  تقديمة  في 
محمود شقير: )حين انتهيت من قراءة )شرفة 
الدمية(  )بيت  مسرحية  قراءة  أعدت  العار( 
بها  تحتفي  التي  المسرحية  تلك  إبسن  لهنريك 
دفاعها  بسبب  كله  العالم  في  النسوية  الحركات 
عن إنسانية المرأة وتمرد بطلة المسرحية على 
باعتبارها  فيه  تعامل  كانت  الذي  الزوجية  بيت 
دمية؛ ولاحظت كيف أن دافع الزوج إلى التخلي 
عن زوجته في المسرحية هو حرص الرجل على 
نفسه وعلى مصالحه؛ والأمر نفسه يتكرر حينما 
تقتل المرأة على خلفية الدفاع عن شرف العائلة، 
مصالحه  وعلى  نفسه  على  الرجل  حرص  إنه 

وعلى كيانه في المجتمع. 
ينقطع،  لا  وتشويق  سلسة  بلغة  شقير:  ويضيف 

عملية  في  كبيرا  دورا  يلعب  محكم  فني  وبناء 
روايته  نصرالله  إبراهيم  يقدم  نفسها،  التشويق 
)الشرفات(،  الروائي:  مشروعه  ضمن  الثالثة 
الذي يتشكل من عدة روايات لكل منها استقلالها 

التام عن الروايات الأخرى.
خبراته  كل  الكاتب  يكثف  الرواية  هذه  في 
تسلسل  تضافر  بحيث  والمعرفية،  الجمالية 
وسرعة  الشخصيات  بناء  وطريقة  الأحداث 
الإيقاع والمفارقات المؤلمة والمشاهد الاستباقية 
والمسترجعة وبعض تقنيات الرواية البوليسية، مع 
الرواية ولبقية شخوصها،  لبطلة  الحادة  المعاناة 
قضية  لمعالجة  تتصدّى  ساخنة  رواية  لتقديم 
)جرائم  للقلق:  مثيرة  الحساسية  راهنة شديدة 
الشرف(، ضحاياها نساء مظلومات معذبات غير 
قسوة  أمام  أنفسهن  عن  الدفاع  على  قادرات 

المجتمع وعاداته وتقاليده.
رواية مكتوبة بحنكة بالغة، يقول شقير(، جديرة 
بأن تقرأ على نطاق واسع، لكي تكون درساً بليغاً 
لتلك الفئات الاجتماعية في مجتمعاتنا العربية التي 
ما زالت تنظر للقتل دفاعاً عن الشرف نظرة لا 
من  فعلًا  باعتباره  الاستئناف،  أو  المناقشة  تقبل 
على  تنطوي  رواية  والرجولة!!!  الشهامة  أفعال 
دفاع شجاع عن حق المرأة في صون حياتها التي 

هي منحة مقدسة.( 

روايته  تكون  أن  يأمل  الذي  نصرالله،  ويورد 
هذه جزءا من التغيير، في مقدمة روايته بعض 
من  الشرف(  )جرائم  بـ  المتعلقة  المعلومات 
البشرية للأمم  التنمية  تقرير  إليه  بينها ما يشير 
المتحدة للعام 2009 إلى أن عدد ضحايا )جرائم 
الشرف( في العالم سنويا هو 5000 امرأة؛ وفي 
الأردن، تشير الأرقام الرسمية إلى وقوع 15 إلى 
20 جريمة قتل سنويا؛ وفي الجوار، يشير تقرير 
العربية2009  الإنسانية  للتنمية  المتحدة  الأمم 
إلى أن عدد جرائم الشرف )الإحصائيات المتاحة( 
في مصر كان 52 جريمة في العام 1995 ، وفي 
العراق 34 جريمة في العام 2007 ، وفي الأردن 
 12 لبنان  وفي   ،2005 العام  في  جريمة   28

جريمة في العام 1998.
ويقول نصرالله : إن الأمر المفزع في كتابة رواية 
الذي  الوقت  في  بكتابتها  تقوم  أن  هو  كهذه، 
تتساقط فيه الضحايا حولك. وحول كتابتها يقول: 
الرواية،  أتيح لي أن أطلع، قبل كتابة هذه  لقد 
على تفاصيل أكثر من خمسين )جريمة شرف(، 
وقراءة كثير من اعترافات القتلة، وقراءة كثير 
الضحايا  أرسلتها  التي  والرسائل  المحاضِر  من 
التي  الرسائل  إلى أهلهن، يطلبن غفرانهم! لكن 

يحملها بريد الدّم لا تصل أبدًا. 

جريمة شرف!! الجريمة بلا شرف دائما 
إبراهيم نصرالله يوقع روايته الجديدة )شرفة العار(

في يوم المرأة العالمي 

أدب

له
 ال

صر
م ن

هي
برا

ا



كتاب - ندوة



رأي

خيري منصور

غسان  عن  الكتابة 
تحتاج  لا  كنفان��ي 
الى مناس��بة، لأنه 
بحد ذات��ه مبدعا 
مناسبة  وش��هيدا 
لك��ن  مس��تمرة، 
ح��دث مؤخرا  ما 
في بل��دة أركوي 
يفضح  الفرنس��ية 
من  أخ��رى  مرة 
غس��ان  اغتال��وا 
كنفان��ي لأنه��م يعي��دون اغتيال��ه كاتب��ا، فقد 
اس��تجابت فرنس��ا لضغ��ط اللوب��ي الصهيوني 
ومنعت عرض مس��رحية مأخ��وذة عن رواية 
غس��ان > عائد ال��ى حيفا< بحج��ة ان مؤلفها 
مناهض للسامية، ويصفه اللوبي الصهيوني في 
فرنس��ا بأنه كان ارهابيا. لقد كان غسان فريقا 
في رجل واحد، يكتب وينقد ويترجم ويرس��م 
ويناضل سياس��يا، لهذا اعدوا له ما يكفي لفريق 
ولي��س لرج��ل نحيل واح��د م��ن الديناميت، 
بحيث تطايرت اشلاء جسده واشلاء جسد ابنة 
ش��قيقته لميس على الس��طوح المجاورة، وما 
كان اللوب��ي الصهيوني ليج��رؤ على مثل هذه 
المواقف لولا اس��تجابة البلدان التي يعيش فيها 
وينخر في ثقافتها ومؤسس��اتها، وقد س��بق ان 
خضعت فرنس��ا لهذا الضغط بعد صدور كتاب 
لروجيه غارودي عن اساطير الصهيونية السبع، 
وتك��رر الموق��ف ذاته م��رارا مع البروفس��ور 

وآخري��ن،  بيي��ر  والاب  فوريس��ون 
ومحاكمة غسان كنفاني بتهمة العداء 
للس��امية او الارهاب بأثر رجعي هي 
مج��رد بداي��ة لنبش قبور ش��هداء 
وع��رب قاوموا الاحت�الل، لهذا يجب 
ان نخرج جميعا عن صمتنا دفاعا عمّا 
تبقى، وه��و ما أنجزه رجال ونس��اء 
افت��دوا بحياته��م ش��عوبا اس��يرة، تأقلمت مع 

الأسر وأوشكت ان تطرد من التاريخ.
لق��د وصف محمود درويش الش��هيد غس��ان 
كنفان��ي لحظة رحيله بأنه غزال بشّ��ر بزلزال، 
وبالفعل، لم تهدأ ت��رددات ذلك الزلزال رغم 
العط��ب الذي أصاب مقياس ريختر السياس��ي 
لا الجيولوجي، وم��ن دقّ الخزان نيابة عن ربع 
مليار من الرهائ��ن، فضح بدوره ذوي القربى 
مم��ن دفعهم الوع��ي الزائف ال��ى البحث عن 
بديل للوطن وهو مجرد خيمة أخرى، حتى لو 

كانت من حجر او رُخام!
كان غس��ان قد بشّ��ر بش��عراء المقاومة رغم 
تحفّظن��ا عل��ى ما أص��اب ه��ذا المصطلح من 
أورام، وكان اول من كت��ب عن تحالف الادب 
الصهيون��ي مع عصابات ش��تيرن والهاجانا، فهو 
الذي كتب باس��تقصاء بليغ ع��ن جورج اليوت، 
ورواي��ة > لص��وص ف��ي الظ�الم< اضافة الى 
رواية ليون اوريس >اكسودس< او الخروج، 
ذلك لأن وعي غس��ان كنفاني امتاز بش��مولية 
نادرة في س��ن مبكرة، وه��ذا ما جعله يدرك 
أن كتاب��ة الرواية والقصة لا تنفصل عن الرصد 
المعرف��ي لعدو متعدد الخن��ادق ويوظف كل 

شيء في حربه ومشروعه الاستيطاني ..
واذا كان غس��ان ق��د بقي حيا وراعف��ا بعد ان 
اخطأ الاغتيال تراثه، فإن بعض شخوص أعماله 
لا يزالون ايضا على قيد التاريخ، حتى لو فارقوا 
الحياة، كأبي الخيزران الذي نس��ي من ائتمنوه 
على حياتهم داخل الخزان وهو مس��تغرق في 
رواية مغامراته الجنس��ية رغ��م انه عنيّن، فإن 

ق��ادة الحافلات والنظم هم من الس�اللة ذاتها، 
منهم من يس��تغرق في رواي��ة انتصاراته وهو 
مهزوم حتى النخاع، ومنهم من يشهر خيزرانه 
او صولجانه وهو لا يدري بأن السوس يعشش 
فيه، ومن دفعوا حياته��م ثمنا لصمتهم الخائف 
ولم يدقّوا ج��دار الخزان ليس��وا أبطال رواية 
> رج��ال في الش��مس< فقط، انهم ش��خوص 
رواية قومية كبرى تمت��د صفحاتها كالتوابيت 
من الم��اء الى الماء، واحيانا من الدم الى الدم! 
ومن وش��مت ذاكرت��ه بالبرتق��ال الحزين لم 
تأسر عقله وقلبه نوستالجيا الحنين الى مسقط 
الرأس، فكتب عن آس��يوي يموت وحيدا على 
سرير في ظهيرة صحراوية سوداء وكتب عن 
خ��ذلان الآباء للأبن��اء، وأدان حتى من هاجروا 
عام 1948 ونسوا ابنهم الوحيد الذي تربى في 
احضان عائلة يهودية استولت على البيت وبعد 
عش��رين عاما ... أنكر الابن ابوي��ه.. فهو ضابط 
في الجيش الذي ش��رّد أهله، لكن هذه الرؤية 
المعقدة لدى غس��ان في روايته الاش��كالية > 
عائ��د الى حيفا< لم تعامل حت��ى الان بالجدية 
التي تس��تحقها، فقد وضع أصبع��ه على الجرح، 

ونكأه حتى نزف ولم يتوقف نزيفه حتى الآن!!
كان غس��ان حزمة من الاه��داف لعدوه الذي 
يح��اول الان اغتيال��ه مرّة اخرى ف��ي آركوي 
يق��ول  كم��ا  المدين��ة  ه��ذه  لأن  الفرنس��ية، 
فقهاء الاغتي��ال ذات علاقة م��ع مدينة الخليل 
الفلس��طينية، ولا يدرك هؤلاء ان فك الارتباط 
بين مدن وكائنات وتقاويم ليس ميسورا لأحد، 
حتى لو كان من يحرك هذا الكوكب او يوقفه 
بأصبع واحد ... ولعل ما يزعج اللوبي الصهيوني 
في فرنسا وأوروبا كلّها، هو هذه الصحوة التي 
اع��ادت الى القارة ش��به المحتلة رش��دها بعد 
س��بات طويل دام عدة عق��ود ... فالعزف على 
وت��ر الذاكرة الآثم��ة والهولوكوس��ت لم يعد 
يطرب احدا، وفقدت هذه الاطروحة صلاحيتها 
ونفوذه��ا، والناش��طون م��ن مختل��ف انح��اء 

اوروب��ا ممن يحاولون كس��ر الحصار واقتحام 
الجدران العنصرية ه��م طلائع موجات قادمة، 
له��ذا فإن اعادة اغتيال غس��ان كنفاني س��وف 
تنتهي الى تعزيز قيامت��ه الثانية وولادته الألف. 
نذكر في هذا السياق كيف وقف اسحق شامير 
امام الكنيس��ت ذات قصيدة لمحمود درويش 
بعن��وان >عابرون ف��ي كلام عابر< ليقول بأن 
صاحب هذه القصي��دة ارهابي، ويحرض على 
قتل اليهود، لأن درويش قال لهم بأعلى صوته 
الجهوري اخرجوا من جرحنا ومن بحرنا ومن 
برنا وم��ن ملحنا... ولم يدرك ش��امير يومئذ 
انه كان رغما عن��ه يتيح لهذه القصيدة المزيد 
من الاختراق للضمير اليهودي. لقد بشّر غسان 
بزل��زال كما ق��ال توأمه الجليل��ي، تماما مثلما 
بشّر محمود نفسه بزلزال آخر بحيث لم تكن 
سداس��ية حزيران ) يونيو( نهاية المطاف ولم 
يفل��ح الاحتلال في رهانه على ضحية خرس��اء، 
فالضحي��ة كان��ت وس��تظل أبلغ م��ن جلادها 
وصوتها ه��و الأعل��ى، وامثال غس��ان يموتون 
لكي يعيش��وا جداً، منهم يفيضون عن مساحات 
قبورهم ومساقط رؤوسهم، وتتحول توابيتهم 
الى مه��ود لملايين الاطفال الذين يولدون من 
صل��ب اعمالهم والوطن ال��ذي أرّخوا لعذاباته 

وأشواقه!
ما كتبه الراحل د . يوس��ف ادريس عن غسان 
في مقدم��ة اعمال��ه الكامل��ة يتخط��ى الرثاء 
الى س��داد الدّين، لأن مديوني��ة الدم باهظة، 
له��ذا كانت المقدمة بمثاب��ة اعتذار في بعدها 
الاخلاق��ي، اما ف��ي بعدها الادبي فهي ش��هادة 
كاتب كبير ورائد عن زميل مبدع، فغس��ان لم 
يقترض من دم��ه ما يضيف اليه قيمة ابداعية، 
وه��و الذي س��خر ذات يوم من ش��عار رفعه 
بعض الكتاب وهو اس��تبدال الحبر بالدم، وثمة 
وصف آس��ر في احدى قصص غس��ان لجسد 
الأرض ال��ذي امت�أل بالج��راح، فارت��دت فوق 
اديمها عباءة وارفة من شقائق النعمان، اما هو 
فقد ارتدت العاصمة التي ش��هدت استش��هاده 
على ذلك النحو التراجيدي ش��قائق الغس��ان لا 
النعم��ان، مثلما تحولت المقب��رة التي حلّ فيها 
ال��ى قيامة. وقد يس��خر الذرائعيون والكلبيون 
ممن أكل��وا بأثدائهم قب��ل ان يجوعوا من اي 
احتفاء كه��ذا بمبدع آخى وتوأم بين السّ�الح 
والقلم وكان رهان��ه على التئام التوأمين، ذلك 
لأن هؤلاء يظنون ان زمن غسان قد ولى، وان 
الفرار بالجلد هو سدرة المُنتهى لمن لا مبتدأ 
لهم ولا مطلع او منبع، لكن التاريخ تولى تقديم 
كل ما يكرس صدقية هذا الرائي الذي صمت 
في أوج مراح��ل النُّضج، وهو يتهيأ لاس��تكمال 
مش��روعه الكبي��ر، وثمة مثقفون م��ن العرب 
وغي��ر الع��رب اعترفوا ب��أن مصائ��ر زملائهم 
ومنه��ا مصي��ر غس��ان أحرجه��م، فاعت��ذروا 
كل بطريقت��ه الى م��ن فضح ع��ري الأباطرة 
والجنرالات وزعم��اء القبائل. لقد كان آخر ما 
كتبه غسان مقالا مشحونا بوعي عميق ومفارق 
للسائد العُرْفي، لأنه أبصر الشجرة والغابة معا، 
ولم يكن مصطلح المقاومة بالنس��بة اليه ضيّقا 
بمساحة فوهة مس��دس، لهذا قاوم بالمعرفة 
اولا، واخت��رق الحاجز الذي حال زمنا دون فهم 
العدوّ ورصد اس��لحته الأخ��رى ومنها توظيف 
الادب بعد أدلجته لصالح الاحتلال، وحين يصف 
اللوبي الصهيوني في فرنسا غسان بأنه ارهابي، 
فإن المفارقة تصل ذروتها الكوميدية .. وهذه 
التبرئة لقاتلي غسان من الارهاب ومن دمه هي 
جريم��ة اخرى تضاف الى قائم��ة جرائم الصهيونية، 
ولو كنا اوفي��اء لمن افتدونا لعرضنا كل مس��رحية 
تطارد م��ن اعمالهم في العواصم الاس��يرة في كل 

مدرسة وحارة ومقهى وجامعة في بلادنا ...
لك��ن من ماتوا صمتا لأنهم لم يدقوا جدران الخزان 
يحكم عليهم الان ان يتقلبوا في قبورهم وهم يرون 
ابناءهم واحفادهم يموتون للسبب ذاته، ويسلمون 
امرهم لأولي القهر والزّجر من امثال ابي الخيزران 
الذي يخون الأمانة ويس��تغرق في رواية مغامرات 
متخيل��ة عن فحولته الجنس��ية، وذلك على س��بيل 

التعويض لأنه عنّين الروح ومخصيّ الجسد.
ان ملايي��ن الرهائن م��ن العرب يموت��ون الان في 
مختلف الخزّانات لأنهم يصمتون ولا يتجرأون على 
الص��راخ او دق الجدران حتى تدمى قبضاتهم عليه، 
لهذا فالامة بأس��رها واس��راها في الش��مس وليس 
شخوص رواية غسان فقط، وارض البرتقال الحزين 
اتسعت لتشمل النخيل والأرز والزيتون والقمح في 

خريف قومي استطال وقضم الفصول كلّها!!
__________  

عن القدس العربي

غسّان والزلزال! 



فــاروق وادي 

عندما اس��تيقظ غابرييل غارس��يا ماركيز من نوم��ه ذات صباح، وقف على 
شرفة بيته يستقبل شمس ذلك اليوم، فلفتت انتباهه جملة من ثلاث كلمات 
كُتبت بخطّ كبير، لتشغل مساحة واسعة من الجدار المواجه للشرفة: »بيغي.. 

أعطني قبلة«!
لقد أثار المطلب العادل للعاش��ق المجهول تداعيات كاتب »الحبّ في زمن 
الكوليرا«، فأبحر بعيداً في محاولةٍ لفهم تلك المشّاعر الفيّاضة التي تختزلها 
كلم��ة الحبّ، دون أن تفوته المقارنة بين مش��اعر الحبّ وتعبيراته قديماً، 
وم��ا آلت إليه ف��ي الزمن الحدي��ث، لينتهي بإطلاق ن��داء عاجل إلى تلك 

المعشوقة المتمنِّعة: »بيغي.. أعطه قبلة«!
تداعيات ش��بيهة، أطلقَتها ل��ديّ قبل أيّام، عبارة احتلّت س��طحي صخرتين 
مكعبتين ضخمتين من كاس��حات الأمواج المترامية عن��د حافّة البحر، على 
الكورنيش في الاس��كندريّة، ولكنها جاءت، كما يبدو، بفعل واحدٍ ممن نصّبوا 
أنفس��هم أوصياء عل��ى حماية الفضيل��ة: »أترضاها لاختك؟!«، وعلى س��طح 
الصّخ��رة الثالث��ة المحاذيّة، رس��م كروكي مرتجل لش��اب وفتاة يجلس��ان 
متحاذيين، دون أن يذهب الرسم إلى تصويرهما في وضعٍ أبعد من ذلك، 

أو أكثر حميميّة.
عل��ى امت��داد الكورنيش، الذي يتيح، لمن ش��بّوا مثلي عن ط��وق الحمامة، 
فرصة ممارس��ة رياضة المشي واستنش��اق هواء البحر في السّاعات الأولى 
ر يبعث في نفس��ي الغبطة، لش��بّان وفتيات  من النهار، يدهمنا مش��هد متكرِّ
استيقظوا في ساعات الصّباح ليتناثروا أزواجاً على امتداد الشاطئ المتطاول، 
من المنتزه شرقاً وحتّى الأنفوشي وقلعة قايتباي في الغرب. وتتزايد حالات 
العش��ق عند الغسق، حينما تش��تعل الشّمس قبل أن تسقط كقلب متأجج في 

أعماق البحر، وراء خطّ الأفق. 
اللاف��ت في المش��هد، ليس العشّ��اق الذي��ن يتكاثرون عل��ى الكورنيش في 
زمن »أترضاها لأختك«، وإنما كون معظم الصبايا، العاش��قات المعش��وقات 
اللواتي رماهن الهوى على ش��طّ الهوا )كما تُعبِّر الأغنية الفيروزيّة(، هنّ من 
��عر الأنثوي الحرير  المحجبات. بمعنى أن الحجاب الذي أفلح في حجب الشَّ
وح��ال دون تمرده والتطاير مع هبّات نس��يم البحر المش��اكس، قد أصابه 

الفشل الذريع في لجم خفقات القلب العاشق واشتعالاته.
وما عجز الرس��م الكروكي عن بلوغه، هو أن أصابع العاشقين، تتسلل خلسة 
ف��ي العادة، لتتلامس وتتش��ابك، فيما العي��ون تُبحر في العي��ون. ولا تتردّد 
العاش��قة، في كثير من الأحيان، من أن تريح رأس��ها المغطّى بالحجاب على 
كت��ف فتى أحلامه��ا. ولا بأس، إذا ما كانت زاوية التخفي كافية، أو الجلس��ة 
نائي��ة، من أن تس��تجيب الفتاة، وتمنح فتاها ما طلبه عاش��ق بيغي، دون أن 

تتعب نفسها في سؤال أخيها إن كان يرضى أم لا!
ظاهرة العاش��قة المحجّبة، التي تمنح أصابعها ورأس��ها للحبيب، لفتت انتباه 
صديق ل��ي زار إيران قبل س��نوات قليلة. ق��ال إن الثورة الإس�الميّة، التي 
نجح��ت إلى حدّ كبير في فرض الحجاب على رأس المرأة هناك، أخفقت 
في فرض الحجاب على قلب المرأة ولجم اندفاعاته العاطفية، وقمع رغبتها 

في إطفاء ظمئها العارم للحبّ.
ف��ي مصر، التي ألقت فيها هدى ش��عراوي الحجاب في وقتٍ مُبكِّر اس��تبق 
ر  ثورة 23 يوليو، فكانت إش��ارة إلى إطلاق رصاصة البدء في معركة تحرُّ
الم��رأة، وتعبيراً عن الريادة التاريخيّة لمصر ف��ي معارك الحريّة والتحرر 
الاجتماعي والوطني، نش��هد الآن، في هذا الزم��ان، اجتياحاً منفلتاً للحجاب، 
يُساير التنامي المتسارع للحركة الأصوليّة التي تجتاح الشّارع، لتعيدنا إلى ما 

قبل أسئلة التنوير وأفكارها المُبكّرة في مطلع القرن الماضي.
ولك��ي لا نظنّ أن القدي��س »فالنتين«، الذي نقف الآن عل��ى بُعد خطوة أو 
خطوتين من يومه )وقد بات العشّاق العصريون يحتفلون فيه بعيدهم ببذخ 
بورجوازي تخضع فيه الوردة لاقتصاد الس��وق والعرض والطلب والاستغلال 
م��ة، دعنا نتوق��ف بتقدير عند  الرأس��مالي(، ه��و حالة دينيّ��ة غربيّة متقدِّ
ر حول الحجاب، ومداخلاته  الاجتهادات الجريئة التي أطلقها مفكِّر دينيّ متنوِّ

الشجاعة المستندة إلى آياتٍ قرآنيّة، والتي لا ترى فيه فرضاً سماوياً.
لك��ن الدكتور جمال البنّا، وهو ش��قيق مؤس��س حركة الإخوان المس��لمين، 
الشيخ حسن البنّا، لم يتوقف عند اجتهاداته بشأن الحجاب، وإنما تجاوز ذلك 
إلى رؤية أن ش��يئاً من الأحضان والقبلات بين المحبين والمراهقين ليست 
من المحرّمات في ش��يء. فالمس��ألة هي من سمات الضعف البشري الذي 
يعفو الله عنه، ويغفره للمحبين. ولا ش��كّ ف��ي أن القوى الأصوليّة لم تتردد 
في ش��نّ هجوم كاسح على البنّا، لعل أبس��ط تجلياته اتهام المفكر الإسلامي 

بأنه يدعو للإباحيّة!
ولنا أن نتخيّل، كيف ستنقلب الدنيا رأساً على عقب، في الذهنيّة الذكوريّة 
الأصوليّ��ة خاصّ��ة، إذا ما تناه��ا إلى الواحد منه��م، بأن أخت��ه، »بيغي« ذات 
الحجاب، الجالس��ة على كورنيش البحر، قد اس��تجابت أخي��راً لنداء قلبها، 
ونداء غابرييل غارس��يا ماركي��ز، وقدّمت لحبيبها، ع��ن طيب خاطر.. تلك 

القبلة المشتهاة!؟ 

الُحبّ في زمن »أترضاها لأختك«

سميح القاسم

أتسلى احيانا بقراءة الابراج في بعض الصحف التي تصلني. 
وف��ي احد اعداد جريدة »الاتحاد« الأخيرة قرأت نصيحة 
لموالي��د برج الث��ور )وانا منه��م(، بمعالج��ة القضايا التي 
يواجهونها، بأعصاب باردة، ورغم الصعوبة والمش��قة في 
العثور على برودة الاعصاب، في هذا الزمن »من الجحيم 

الجليدي« فقد قررت المحاولة، وها أنا احاول.
ف��ي زيارتي الاخيرة لمصر اجرى صحفي جزائري مقابلة 
معي، س��ألني فيها عما يفعله المثقفون العرب هذه الايام 
إزاء القضايا الكبرى التي تشوه الحياة العربية من المحيط 
ال��ى الخلي��ج، قضايا الاحت�الل والقمع والاس��تبداد والفقر 

والأمية والمرض والحرمان والتخلف والبطالة والصراعات 
الاقليمي��ة والمذهبية والقبلية، فقل��ت: »بهدوء اعصاب«: 
الص��ورة واضحة، ومعظم من تنعتونهم بالمثقفين العرب 
أصبحوا مجرد مرتزقة واقنان وعبيد في مزارع السلطة 

والنفوذ والاقتصاد والهمينة.
بع��د عودتي من مصر وجدت هن��ا ما يكفي ويفيض عن 
الحاجة، م��ن المصائب والويلات والهموم. فنس��يت تلك 
المقابلة الصحفية، ولكن الصحفي الجزائري النشيط واصل 
عمله ونش��ر المقابل��ة، وقامت قيامة بعض المش��تغلين 

بالشأن الثقافي.
إتصلوا بي في بث مباشر، من فضائية »هنيبعل« التونسية، 
ضمن برنامج: بلا مجاملة، وبدأ القصفُ والقصف المُضاد« 
واتفقن��ا اخي��را على ان معظم م��ن ينعتونه��م بالمثقفين 
الع��رب هم فعلا من المرتزقة والاقنان والعبيد، مع تأكيد 
الاحت��رام للقلة الش��ريفة من المثقفين الذي��ن يواجهون 
القمع السياسي والاجتماعي والفكري والفساد الاقتصادي، 
بشجاعة وبوضوح ويدفعون الثمن كاملا، دفعة واحدة، او 

بالتقسيط غير المريح!
وعلمت من اخ عربي س��وري ان ش��خصا اس��مه »عبد« 
)اس��م على مس��مّى( ويعمل ف��ي صحيف��ة لبنانية – غير 
لبنانية، هاجمني بمقال شديد  اللهجة، لكنه لم يجرؤ على 
مواجه��ة موضوع »المثقف والس��لطة«، لكونه، ش��خصيا، 
م��ن المرتزقة الاقنان المعروفين ف��ي بلده، وفي حركة 
حقيرة ومُنحطة راح يُكيل لي الش��تائم الطائفية، مش��هّرا 

ب��ي وبالطائف��ة الدرزي��ة الت��ي »تخدم« ف��ي الجيش 
الاسرائيلي!

قل��ت للاخ العربي الس��وري: ان ه��ذا »العبد« هو من 
اف��رازات الطائفي��ة المزمنة في لبن��ان التعيس، ويوم 
اجت��اح الجيش الاس��رائيلي لبنان وحاص��ر بيروت، لم 
يكن ذل��ك »العبد« وأمه واخته ف��ي صفوف المقاومة 
اللبنانية، بل كانوا يرشون الورد والارز على جنود الجيش 

الاسرائيلي!
ل��ن اكرر هنا قصة السياس��ة الاس��رائيلية مع عرب هذه 
البلاد ونهج فرّق تسد، ومسألة الخدمة الالزامية والخدمة 
التطوعية، بل اكرر لذلك »العبد« ان ش��عبنا هنا نجح في 
الامتحان وحافظ على جوهر تاريخه وروح وحدة مصيره 
رغم سياس��ة اس��رائيل الرس��مية والمنهجي��ة، وان هذا 
الش��عب، بكل طوائفه وعائلاته ومناطق��ه، يواصل الكفاح 
في س��بيل حقوقه القومية والمدنية، ومن حقه ان يدعم 
»المثقفون« العرب مس��يرته الوطنية التقدمية الش��ريفة 
والنظيف��ة. ونعلم ان المثقفين العرب الاحرار والش��رفاء، 
من المحي��ط الى الخلي��ج، يدعمون حقا هذه المس��يرة 

المبارك��ة، لكنن��ا لا نُخفي ألمن��ا إزاء ظاه��رة »المثقفين 
المرتزق��ة والاقن��ان والعبيد« الذين يخدمون اس��يادهم 
الذي��ن يوجّهونهم بالريم��وت كونترول، من واش��نطن، 
الى لندن، فباريس، فتل ابيب، وس��واها من عواصم الشر 
والفتنة التي لا تريد للعرب ش��يئا س��وى الركوع للاحتلال 
الاجنب��ي والخنوع للاملاءات الاجنبية. والضلوع في الخيانة 
والهوان والتشرذم والانحطاط، وفي هذه الخانة المظلمة 
والمؤلمة يتحرك اشباه المثقفين، من المرتزقة والاقنان 

و«العبيد«.
وبالمختص��ر، فنحن اعلى م��ن ان يطاولونا، ونحن اقوى 
من ان يستفزونا، ونحن ارقى من ان يستدرجونا، ونحن 
ابق��ى من كل اله��راء الطائفي القبل��ي المتخلف والذليل، 
ام��ا هؤلاء فلن تخفى حقيقتهم على »المفتحين« من ابناء 
هذه الأمة، حقيقة كونهم مجرد »مرتزقة واقنان وعبيد«، 
البطولة عندهم خيانة، والهرب عندهم شجاعة، والثقافة 

لديهم بضاعة!
وبب��رودة اعصاب، حس��ب نصيحة زاوي��ة »الابراج« في 
جريدة »الاتحاد« فاننا نس��أل الله ان يهديهم سواء السبيل 
وان يف��كّ عُقَدَه��م لعلهم يرع��وون ويتق��ون ويعقلون 

ويهتدون.. والله يهدي من يشاء.
 )الرامة – الجليل – مدى الحياة(

__________
الاتحاد-حيفا

مرتزقة ... وأقنان

رأي



نصوص

سمر عبد الجابر

تتألّم في ولادتها

تنمو مرّةً واحدة 
ثمّ لا تنمو أبداً

لا تختار ألوانها

تشبه صانعها
وقت صنعها

 وصاحبها
وقت انتقائها

في لازركشتها تكون ذكراً
أو أنثى لا تحبّ المظاهر

في ألوانها الصارخة
قد لا تكون سعيدة

   ***

تحبّ أوّل الشتاء
و تكره آخره

لا تحبّ الصّيف
لكن

تحبّ الشمس

تحبّ 
النوافذ المفتوحة

لكن 
لا تعني للنوافذ 

شيئاً

الطّفل يحبّها
حين يراها أوّل مرّة

فقط

حرّيته 
غرفةٌ بلا سجّادة

حرّيتها 
بيتٌ بلا صيف 

تحجب نظر البلاط
في الشتاء
فيكرهها

حرّيّته  
بيتٌ بصيفٍ دائم

لكنّه
يشتاقها أحياناً

بلاط البيت الجديد
لم يرها من قبل

بلاط البيت المهجور
يشتهيها

هي لا تعرف الفرق 
بين البيوت القديمة و الجديدة

العاشقان يمارسان الحبّ 
بشغف 

فوقها

العاشقة تبتسم لها إذ
تذكّرها بالحبّ

و تكرهها  
بعد 

انتهائه

تعرف مزاج المارين عليها
من خطاهم

تحبّ الحفاة
و الوحيدين

لأنّ وقع خطاهم
يشبهها

المارّون فوقها
لا يبالون بمزاجها

تغري الغبار
و تبتسم له

رغماً عنها

لا تفهم لماذا يعاقبونها على 
ذنبه

متدلّيةً من الشرفة
تتألّم أسفل الظهر

و تخاف الوقوع

تفضّل الوقوف في زاوية 
الغرفة

تكره العصي
و الصّفعات المتوقّعة

تفضّل البيوت بلا شرفات

تحبّ البيوت الأرضيّة

تكره صوت المكنسة 
الكهربائيّة
التي تعاملها

مثلما تعامل البلاط

تفضّل المكنسة اليدوية 

تتأمّل وجه السيدة 
و هي تنظّفها

تظنّ أنّها تدغدغها

فتضحك

المكانس تحاول إفقادها 
ذاكرتها

تحبّ رائحة الصّابون
لكنّها لا تحب خشونة 

الإسفنج

تشعر بثقلها
حين تغمرها المياه

تفضّل المكانس

تفقد ذاكرتها كلّما اغتسلت

دائمة النظر إلى أعلى
تملّ السقف

تكره الّلون الأبيض

الثريّا تسخر منها 
عندما يكثر غبارها

و تملّ التحديق فيها
في الشتاء

هي تسخر من الثريّا
كلّما انقطعت الكهرباء

و تحسدها كلّ صيف

لا تفهم لماذا يعاملونها برفق
حتّى و إن كثر غبارها

الثريّا تفتقدها في الصّيف 
بين حينٍ  وآخر

تكره أن تموت احتراقاً

فحم النراجيل المشتعل 
يبقيها متيقّظة

و خائفة

تكره رائحة الحروق الصغيرة 
على جسدها

تحزن 
لأنّ تشوّهاتها لا تجمّل

تكره أعقاب السجائر
و فتات الطّعام

تشعر بالبرد أحياناً

تزعجها تجاعيدها

تضحك حين يسأل أحدهم 
عن جنسيّتها

تتساءل ماذا يفكّر المحدّقون 
بها شروداً

فلا يلاحظون وجودها

يتعبها القلقون

يحلم بها الفقراء
لكنها لا تعرفهم

تسلّيها الحشرات
لكنّها تكره رائحة مبيداتها

تؤلمها الصفعات المفاجئة

تحبّ الستائر المفتوحة

تحسدها 
لأنّها ترى العالم دائماً

الستائر يتعبها الوقوف
فتحسدها على استلقائها 

الدّائم

تحبّ رائحة القهوة
بعيدةً 

يوتّرها فنجان قهوةٍ في يدٍ 
متوتّرة

تخشى لسعتها 

تملّ رائحتها 
حين تصبح جزءاً منها

صديقتها
مدفئة

الفتى يحبّ الجلوس فوقها
قرب المدفأة

هي و المدفأة
تدفئانه

هو و المدفأة
يدفئانها

المدفأة لا يدفئها أحد

تودّعها  
في الربيع

و تفهمها

تحبّ أن تظلّ عارية

تكره غلافها الصّيفي

تختنق بداخله 

وحيدة جدّاً

تفكّر بالثريّا

تخاف أن تُنسى
حين يأتي الشتاء 

لا تميّز الّليل
من النّهار

لا تحبّ الانتقال إلى بيتٍ 
آخر

حنين 
و غربة

الضوء يشعرها بالأمان

هي لا تعني للضوء شيئاً

يملؤها الأمل
حين تُلمس 

في غلافها

تفزعها الأنامل في أواخر 
الربيع

***

نهاراً..
مطوية فوق كثيرات مثلها

على شكل مربّعات
بالقرب من الواجهة الزجاجيّة

أو الباب

أو ملفوفة بشكلٍ
دائريّ 

واقفة و زميلات لها  
في إحدى الزّوايا  

أو منبسطة كما هي
بكاملها

على الأرض

أو متدلّية تحت أشعّة الشّمس 
على شرفةٍ خارجيّة

تنتظر 
بقلق و فرح 
كطفل ميْتمٍ 

ينتظر من يتبناه 

ليلًا ..
في مكانها الصّباحي

أو في مكانٍ آخر 
واقفةً أو مستلقية

أو مطويّة

هدوءٌ يعمّ المكان

لا شيء سوى العتم 
و الانتظار

نهاراً

تنتظر..
إلى أن تشير نحوها سبابة

وتمتد إليها أيد
تحملها

إلى مكان  لا تعرفه 
***

بكرات خيوط..
ألوان 

إبر
ألوان

رسوم
خيوط

لا سجّادة بعد

خيط 
لون

إبرة
رسم
حبكة

حبكتين
ثلاث حبكات

إبرة
لون آخر

رسم
خيوط

عدّة حبكات
ألوان

بعض سجّادة

السجّادة تولد حبكةً حبكة
 

تشعر بجسدها و هو ينمو 
ببطء

لا ذاكرة لها بعد
لا شيء

 
السجّادة و هي تولد

لا تعرف 
سوى أنّها 

. تتألّم

)من المجموعة الشعرية »وفي 
رواية أخرى« الصادرة عن دار 
منشورات  مع  بالتعاون  ملامح 

إكس أو(

السجّادة



الأخيرة
فا

حي
ي 

 ف
رة

سي
لم

وا
ة 

سير
 ال

ض
عر

 -
س 

رق
 م

مل
أ


